LETTRE ENCYCLIQUE
LAUDATO SI’
DU SAINT-PERE
FRANCOIS
SUR LA SAUVEGARDE DE LA
MAISON COMMUNE

P

1. « Laudato si’, mi’ Signore », - « Loué sois-tu, mon Seigneur », chantait saint Frangois d’Assise.
Dans ce beau cantique, il nous rappelait que notre maison commune est aussi comme une sceur,
avec laquelle nous partageons I'existence, et comme une meére, belle, qui nous accueille a bras
ouverts : « Loué sois-tu, mon Seigneur, pour sceur notre meére la terre, qui nous soutient et nous
gouverne, et produit divers fruits avec les fleurs colorées et I'herbe ».[1]

2. Cette sceur crie en raison des dégats que nous lui causons par I'utilisation irresponsable et par
I'abus des biens que Dieu a déposés en elle. Nous avons grandi en pensant que nous étions ses
propriétaires et ses dominateurs, autorisés a I'exploiter. La violence qu’il y a dans le coeur humain
blessé par le péché se manifeste aussi a travers les symptémes de maladie que nous observons
dans le sol, dans I'eau, dans I'air et dans les étres vivants. C’est pourquoi, parmi les pauvres les
plus abandonnés et maltraités, se trouve notre terre opprimée et dévastée, qui « gémit en travail
d’enfantement » (Bm 8, 22). Nous oublions que nous-mémes, nous sommes poussiere (cf. Gn 2,
7). Notre propre corps est constitué d’éléments de la planéte, son air nous donne le souffle et son
eau nous vivifie comme elle nous restaure.

Rien de ce monde ne nous est indifférent

3. ll'y a plus de cinquante ans, quand le monde vacillait au bord d’'une crise nucléaire, le Pape
saint Jean XXIll a écrit une Encyclique dans laquelle il ne se contentait pas de rejeter une guerre,


http://w2.vatican.va/content/dam/francesco/pdf/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si_fr.pdf
http://w2.vatican.va/content/john-xxiii/fr.html

2
mais a voulu transmettre une proposition de paix. Il a adressé son message Pacem in terris « aux

fidéles de l'univers » tout entier, mais il ajoutait « ainsi qu’a tous les hommes de bonne volonté ».
A présent, face & la détérioration globale de I'environnement, je voudrais m’adresser & chaque
personne qui habite cette planéte. Dans mon Exhortation Evangelii gaudium, jai écrit aux

membres de I'Eglise en vue d'engager un processus de réforme missionnaire encore en cours.
Dans la présente Encyclique, je me propose spécialement d’entrer en dialogue avec tous au sujet
de notre maison commune.

4. Huit ans aprés Pacem in terris, en 1971, le bienheureux Pape Paul VI s’est référé a la

problématique écologique, en la présentant comme une crise qui est « une
conséquence...dramatique » de 'activité sans contréle de I'étre humain : « Par une exploitation
inconsidérée de la nature [I'étre humain] risque de la détruire et d’étre a son tour la victime de
cette dégradation ».[2] Il a parlé également a la FAO de la possibilité de « I'effet des retombées de
la civilisation industrielle, [qui risquait] de conduire a une véritable catastrophe écologique », en
soulignant « 'urgence et la nécessité d’'un changement presque radical dans le comportement de
’humanité », parce que « les progrés scientifiques les plus extraordinaires, les prouesses
techniques les plus étonnantes, la croissance économique la plus prodigieuse, si elles ne
s’accompagnent d’un authentique progrés social et moral, se retournent en définitive contre
’homme ».[3]

5. Saint Jean-Paul Il s’est occupé de ce theme avec un intérét toujours grandissant. Dans sa
premiere Encyclique, il a prévenu que I'étre humain semble « ne percevoir d’autres significations

de son milieu naturel que celles de servir a un usage et a une consommation dans I'immédiat ».[4]
Par la suite, il a appelé a une conversion écologique globale.[5] Mais en méme temps, il a fait
remarquer qu’on s’engage trop peu dans « la sauvegarde des conditions morales d’'une “écologie
humaine” authentique».[6] La destruction de I'environnement humain est trés grave, parce que
non seulement Dieu a confié le monde a I'étre humain, mais encore la vie de celui-ci est un don
qui doit étre protégé de diverses formes de dégradation. Toute volonté de protéger et d’améliorer
le monde suppose de profonds changements dans « les styles de vie, les modéles de production
et de consommation, les structures de pouvoir établies qui régissent aujourd’hui les sociétés ».[7]
Le développement humain authentique a un caractere moral et suppose le plein respect de la
personne humaine, mais il doit aussi préter attention au monde naturel et « tenir compte de la
nature de chaque étre et de ses liens mutuels dans un systéme ordonné ».[8] Par conséquent, la
capacité propre a I'’étre humain de transformer la réalité doit se développer sur la base du don des
choses fait par Dieu a l'origine.[9]

6. Mon prédécesseur Benoit XVI a renouvelé l'invitation a « éliminer les causes structurelles des
dysfonctionnements de I'économie mondiale et a corriger les modéles de croissance qui semblent
incapables de garantir le respect de I'environnement».[10] Il a rappelé qu’on ne peut pas analyser
le monde seulement en isolant 'un de ses aspects, parce que « le livre de la nature est unique et
indivisible » et inclut, entre autres, 'environnement, la vie, la sexualité, la famille et les relations


http://w2.vatican.va/content/john-xxiii/fr/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
http://w2.vatican.va/content/john-xxiii/fr/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
http://w2.vatican.va/content/paul-vi/fr.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_04031979_redemptor-hominis.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/fr.html

3
sociales. Par conséquent, « la dégradation de I'environnement est étroitement liée a la culture qui
faconne la communauté humaine».[11] Le Pape Benoit nous a proposé de reconnaitre que
I'environnement naturel est parsemé de blessures causées par notre comportement
irresponsable. L’environnement social a lui aussi ses blessures. Mais toutes, au fond, sont dues
au méme mal, c’est-a-dire a I'idée qu’il n’existe pas de vérités indiscutables qui guident nos vies,
et donc que la liberté humaine n’a pas de limites. On oublie que « ’'homme n’est pas seulement
une liberté qui se crée de soi. L’homme ne se crée pas lui-méme. Il est esprit et volonté, mais il
est aussi nature».[12] Avec une paternelle préoccupation, il nous a invités a réaliser que la
création subit des préjudices, la « ou nous-mémes sommes les derniéres instances, ou le tout est
simplement notre propriété que nous consommons uniquement pour nous-mémes. Et le
gaspillage des ressources de la Création commence la ou nous ne reconnaissons plus aucune
instance au-dessus de nous, mais ne voyons plus que nous-mémes ».[13]

Unis par une méme préoccupation

7. Ces apports des Papes recueillent la réflexion d’innombrables scientifiques, philosophes,
théologiens et organisations sociales qui ont enrichi la pensée de I'Eglise sur ces questions. Mais
nous ne pouvons pas ignorer qu’outre I'Eglise catholique, d’autres Eglises et Communautés
chrétiennes — comme aussi d’autres religions — ont nourri une grande préoccupation et une
précieuse réflexion sur ces themes qui nous préoccupent tous. Pour prendre un seul exemple
remarquable, je voudrais recueillir brievement en partie I'apport du cher Patriarche CEcuménique
Bartholomée, avec qui nous partageons I'espérance de la pleine communion ecclésiale.

8. Le Patriarche Bartholomée s’est référé particulierement a la nécessité de se repentir, chacun,
de ses propres fagons de porter préjudice a la planéte, parce que « dans la mesure ou tous nous
causons de petits préjudices écologiques », nous sommes appelés a reconnaitre « notre
contribution — petite ou grande — a la défiguration et a la destruction de la création ».[14] Sur ce
point, il s’est exprimé a plusieurs reprises d’'une maniére ferme et stimulante, nous invitant a
reconnaitre les péchés contre la création : « Que les hommes dégradent l'intégrité de la terre en
provoquant le changement climatique, en dépouillant la terre de ses foréts naturelles ou en
détruisant ses zones humides ; que les hommes portent préjudice a leurs semblables par des
maladies en contaminant les eaux, le sol, I'air et I'environnement par des substances polluantes,
tout cela, ce sont des péchés » ;[15] car « un crime contre la nature est un crime contre nous-
mémes et un péché contre Dieu ».[16]

9. En méme temps, Bartholomée a attiré I'attention sur les racines éthiques et spirituelles des
problémes environnementaux qui demandent que nous trouvions des solutions non seulement
grace a la technique mais encore a travers un changement de la part de I'étre humain, parce
gu’autrement nous affronterions uniquement les symptémes. Il nous a proposé de passer de la
consommation au sacrifice, de I'avidité a la générosité, du gaspillage a la capacité de partager,
dans une ascese qui « signifie apprendre a donner, et non simplement a renoncer. C’est une



4
maniére d’aimer, de passer progressivement de ce que je veux a ce dont le monde de Dieu a
besoin. C’est la libération de la peur, de l'avidité, de la dépendance ».[17] Nous chrétiens, en
outre, nous sommes appelés a « accepter le monde comme sacrement de communion, comme
maniére de partager avec Dieu et avec le prochain a une échelle globale. C’est notre humble
conviction que le divin et ’lhumain se rencontrent méme dans les plus petits détails du vétement
sans coutures de la création de Dieu, jusque dans l'infime grain de poussiére de notre planéete

».[18]

Saint Francgois d’Assise

10. Je ne veux pas poursuivre cette Encyclique sans recourir a un beau modele capable de nous
motiver. J’ai pris son nom comme guide et inspiration au moment de mon élection en tant
qu’Evéque de Rome. Je crois que Francois est I'exemple par excellence de la protection de ce qui
est faible et d’'une écologie intégrale, vécue avec joie et authenticité. C’est le saint patron de tous
ceux qui étudient et travaillent autour de I'écologie, aimé aussi par beaucoup de personnes qui ne
sont pas chrétiennes. Il a manifesté une attention particuliere envers la création de Dieu ainsi
qu’envers les pauvres et les abandonnés. Il aimait et était aimé pour sa joie, pour son généreux
engagement et pour son cceur universel. C’était un mystique et un pélerin qui vivait avec simplicité
et dans une merveilleuse harmonie avec Dieu, avec les autres, avec la nature et avec lui-méme.
En lui, on voit jusqu’a quel point sont inséparables la préoccupation pour la nature, la justice
envers les pauvres, 'engagement pour la société et la paix intérieure.

11. Son témoignage nous montre aussi qu’une écologie intégrale requiert une ouverture a des
catégories qui transcendent le langage des mathématiques ou de la biologie, et nous orientent
vers I'essence de 'humain. Tout comme cela arrive quand nous tombons amoureux d’'une
personne, chaque fois qu'il regardait le soleil, la lune ou les animaux méme les plus petits, sa
réaction était de chanter, en incorporant dans sa louange les autres créatures. Il entrait en
communication avec toute la création, et il préchait méme aux fleurs « en les invitant a louer le
Seigneur, comme si elles étaient dotées de raison ».[19] Sa réaction était bien plus qu’une
valorisation intellectuelle ou qu’un calcul économique, parce que pour lui, n’importe quelle
créature était une sceur, unie a lui par des liens d’affection. Voila pourquoi il se sentait appelé a
protéger tout ce qui existe. Son disciple saint Bonaventure rapportait que, « considérant que
toutes les choses ont une origine commune, il se sentait rempli d’'une tendresse encore plus
grande et il appelait les créatures, aussi petites soient-elles, du nom de frére ou de sceur ».[20]
Cette conviction ne peut étre considérée avec mépris comme un romantisme irrationnel, car elle a
des conséquences sur les opinions qui déterminent notre comportement. Si nous nous
approchons de la nature et de I'environnement sans cette ouverture a I'étonnement et a
I'émerveillement, si nous ne parlons plus le langage de la fraternité et de la beauté dans notre
relation avec le monde, nos attitudes seront celles du dominateur, du consommateur ou du pur
exploiteur de ressources, incapable de fixer des limites a ses intéréts immédiats. En revanche, si
nous nous sentons intimement unis a tout ce qui existe, la sobriété et le souci de protection



5
jailliront spontanément. La pauvreté et l'austérité de saint Frangois n’étaient pas un ascétisme
purement extérieur, mais quelque chose de plus radical : un renoncement a transformer la réalité
en pur objet d'usage et de domination.

12. D’autre part, saint Francois, fidéle a I'Ecriture, nous propose de reconnaitre la nature comme
un splendide livre dans lequel Dieu nous parle et nous révéele quelque chose de sa beauté et de
sa bonté : « La grandeur et la beauté des créatures font contempler, par analogie, leur Auteur »
(Sg 13, 5), et « ce que Dieu a d’invisible depuis la création du monde, se laisse voir a l'intelligence
a travers ses oeuvres, son éternelle puissance et sa divinité » (Bm 1, 20). C’est pourquoi il
demandait qu’au couvent on laisse toujours une partie du jardin sans la cultiver, pour qu’y
croissent les herbes sauvages, de sorte que ceux qui les admirent puissent élever leur pensée
vers Dieu, auteur de tant de beauté.[21] Le monde est plus qu’un probléme a résoudre, il est un
mystére joyeux que nous contemplons dans la joie et dans la louange.

Mon appel

13. Le défi urgent de sauvegarder notre maison commune inclut la préoccupation d’unir toute la
famille humaine dans la recherche d’un développement durable et intégral, car nous savons que
les choses peuvent changer. Le Créateur ne nous abandonne pas, jamais il ne fait marche arriére
dans son projet d’'amour, il ne se repent pas de nous avoir créés. L’humanité posséde encore la
capacité de collaborer pour construire notre maison commune. Je souhaite saluer, encourager et
remercier tous ceux qui, dans les secteurs les plus variés de 'activité humaine, travaillent pour
assurer la sauvegarde de la maison que nous partageons. Ceux qui luttent avec vigueur pour
affronter les conséquences dramatiques de la dégradation de I'environnement sur la vie des plus
pauvres dans le monde, méritent une gratitude spéciale. Les jeunes nous réclament un
changement. lls se demandent comment il est possible de prétendre construire un avenir meilleur
sans penser a la crise de I'environnement et aux souffrances des exclus.

14. J'adresse une invitation urgente a un nouveau dialogue sur la fagon dont nous construisons
'avenir de la planéte. Nous avons besoin d’'une conversion qui nous unisse tous, parce que le défi
environnemental que nous vivons, et ses racines humaines, nous concernent et nous touchent
tous. Le mouvement écologique mondial a déja parcouru un long chemin, digne d’appréciation, et
il a généré de nombreuses associations citoyennes qui ont aidé a la prise de conscience.
Malheureusement, beaucoup d’efforts pour chercher des solutions concreétes a la crise
environnementale échouent souvent, non seulement a cause de I'opposition des puissants, mais
aussi par manque d’intérét de la part des autres. Les attitudes qui obstruent les chemins de
solutions, méme parmi les croyants, vont de la négation du probléme jusqu’a I'indifférence, la
résignation facile, ou la confiance aveugle dans les solutions techniques. Il nous faut une nouvelle
solidarité universelle. Comme l'ont affirmé les Evéques d’Afrique du Sud, « les talents et
l'implication de tous sont nécessaires pour réparer les dommages causés par les abus humains a
I'encontre de la création de Dieu ».[22] Tous, nous pouvons collaborer comme instruments de



6
Dieu pour la sauvegarde de la création, chacun selon sa culture, son expérience, ses initiatives et
ses capacités.

15. J'espére que cette Lettre encyclique, qui s’ajoute au Magistére social de 'Eglise, nous aidera
a reconnaitre la grandeur, 'urgence et la beauté du défi qui se présente a nous. En premier lieu,
je présenterai un bref apercu des différents aspects de la crise écologique actuelle, en vue de
prendre en considération les meilleurs résultats de la recherche scientifique disponible
aujourd’hui, d’en faire voir la profondeur et de donner une base concréte au parcours éthique et
spirituel qui suit. A partir de cet apercu, je reprendrai certaines raisons qui se dégagent de la
tradition judéo-chrétienne, afin de donner plus de cohérence a notre engagement en faveur de
'environnement. Ensuite, jessaierai d’arriver aux racines de la situation actuelle, pour que nous
ne considérions pas seulement les symptémes, mais aussi les causes les plus profondes. Nous
pourrons ainsi proposer une écologie qui, dans ses différentes dimensions, incorpore la place
spécifique de I'étre humain dans ce monde et ses relations avec la réalité qui I'entoure. A la
lumiére de cette réflexion, je voudrais avancer quelques grandes lignes de dialogue et d’action qui
concernent aussi bien chacun de nous que la politique internationale. Enfin, puisque je suis
convaincu que tout changement a besoin de motivations et d’'un chemin éducatif, je proposerai
quelques lignes de maturation humaine inspirées par le trésor de I'expérience spirituelle
chrétienne.

16. Bien que chaque chapitre possede sa propre thématique et une méthodologie spécifique, il
reprend a son tour, a partir d'une nouvelle optique, des questions importantes abordées dans les
chapitres antérieurs. C’est le cas spécialement de certains axes qui traversent toute 'Encyclique.
Par exemple : l'intime relation entre les pauvres et la fragilité de la planéte ; la conviction que tout
est lié dans le monde ; la critique du nouveau paradigme et des formes de pouvoir qui dérivent de
la technologie ; I'invitation a chercher d’autres fagons de comprendre I'économie et le progres ; la
valeur propre de chaque créature ; le sens humain de I'’écologie ; la nécessité de débats sincéres
et honnétes ; la grave responsabilité de la politique internationale et locale ; la culture du déchet et
la proposition d’'un nouveau style de vie. Ces themes ne sont jamais clos, ni ne sont laissés de
c6té, mais ils sont constamment repris et enrichis.

PREMIER CHAPITRE

CE QUI SE PASSE DANS
NOTRE MAISON

17. Les réflexions théologiques ou philosophiques sur la situation de ’humanité et du monde,
peuvent paraitre un message répétitif et abstrait, si elles ne se présentent pas de nouveau a partir
d’'une confrontation avec le contexte actuel, en ce qu’il a d’'inédit pour I'histoire de 'humanité. Voila



7
pourquoi avant de voir comment la foi apporte de nouvelles motivations et de nouvelles exigences
face au monde dont nous faisons partie, je propose de nous arréter brievement pour considérer ce
qui se passe dans notre maison commune.

18. L’accélération continuelle des changements de ’humanité et de la planéte s’associe
aujourd’hui a l'intensification des rythmes de vie et de travail, dans ce que certains appellent
“rapidacion’. Bien que le changement fasse partie de la dynamique des systémes complexes, la
rapidité que les actions humaines lui imposent aujourd’hui contraste avec la lenteur naturelle de
I'évolution biologique. A cela, s’ajoute le fait que les objectifs de ce changement rapide et constant
ne sont pas nécessairement orientés vers le bien commun, ni vers le développement humain,
durable et intégral. Le changement est quelque chose de désirable, mais il devient préoccupant
quand il en vient a détériorer le monde et la qualité de vie d’'une grande partie de 'lhumanité.

19. Aprés un temps de confiance irrationnelle dans le progrés et dans la capacité humaine, une
partie de la société est en train d’entrer dans une phase de plus grande prise de conscience. On
observe une sensibilité croissante concernant aussi bien I'environnement que la protection de la
nature, tout comme une sincére et douloureuse préoccupation grandit pour ce qui arrive a notre
planéte. Faisons un tour, certainement incomplet, de ces questions qui aujourd’hui suscitent notre
inquiétude, et que nous ne pouvons plus mettre sous le tapis. L'objectif n'est pas de recueillir des
informations ni de satisfaire notre curiosité, mais de prendre une douloureuse conscience, d’oser
transformer en souffrance personnelle ce qui se passe dans le monde, et ainsi de reconnaitre la
contribution que chacun peut apporter.

I. POLLUTION ET CHANGEMENT CLIMATIQUE

Pollution, ordure et culture du déchet

20. Il existe des formes de pollution qui affectent quotidiennement les personnes. L’exposition aux
polluants atmosphériques produit une large gamme d’effets sur la santé, en particulier des plus
pauvres, en provoquant des millions de morts prématurées. Ces personnes tombent malades, par
exemple, a cause de l'inhalation de niveaux élevés de fumées provenant de la combustion
qu’elles utilisent pour faire la cuisine ou pour se chauffer. A cela, s’ajoute la pollution qui affecte
tout le monde, due aux moyens de transport, aux fumées de I'industrie, aux dépbts de substances
qui contribuent a 'acidification du sol et de I'eau, aux fertilisants, insecticides, fongicides,
désherbants et agro-chimiques toxiques en général. La technologie, liée aux secteurs financiers,
qui prétend étre I'unique solution aux problémes, de fait, est ordinairement incapable de voir le
mystére des multiples relations qui existent entre les choses, et par conséquent, résout parfois un
probléme en en créant un autre.

21. Il faut considérer également la pollution produite par les déchets, y compris les ordures
dangereuses présentes dans différents milieux. Des centaines de millions de tonnes de déchets



sont produites chaque année, dont beaucoup ne sont pas biodégradables : des déchets
domestiques et commerciaux, des déchets de démolition, des déchets cliniques, électroniques et
industriels, des déchets hautement toxiques et radioactifs. La terre, notre maison commune,
semble se transformer toujours davantage en un immense dépotoir. A plusieurs endroits de la
planéte, les personnes agées ont la nostalgie des paysages d’autrefois, qui aujourd’hui se voient
inondés d’ordures. Aussi bien les déchets industriels que les produits chimiques utilisés dans les
villes et dans I'agriculture peuvent provoquer un effet de bio-accumulation dans les organismes
des populations voisines, ce qui arrive méme quand le taux de présence d’un élément toxique en
un lieu est bas. Bien des fois, on prend des mesures seulement quand des effets irréversibles
pour la santé des personnes se sont déja produits.

22. Ces problemes sont intimement liés a la culture du déchet, qui affecte aussi bien les
personnes exclues que les choses, vite transformées en ordures. Réalisons, par exemple, que la
majeure partie du papier qui est produit, est gaspillée et n’est pas recyclée. Il nous colte de
reconnaitre que le fonctionnement des écosystémes naturels est exemplaire : les plantes
synthétisent des substances qui alimentent les herbivores ; ceux-ci a leur tour alimentent les
carnivores, qui fournissent d’importantes quantités de déchets organiques, lesquels donnent lieu a
une nouvelle génération de végétaux. Par contre, le systéme industriel n’a pas développé, en fin
de cycle de production et de consommation, la capacité d’absorber et de réutiliser déchets et
ordures. On n’est pas encore arrivé a adopter un modele circulaire de production qui assure des
ressources pour tous comme pour les générations futures, et qui suppose de limiter au maximum
I'utilisation des ressources non renouvelables, d’en modérer la consommation, de maximiser
I'efficacité de leur exploitation, de les réutiliser et de les recycler. Aborder cette question serait une
facon de contrecarrer la culture du déchet qui finit par affecter la planéte entiére, mais nous
remarquons que les progrés dans ce sens sont encore tres insuffisants.

Le climat comme bien commun

23. Le climat est un bien commun, de tous et pour tous. Au niveau global, c’est un systéme
complexe en relation avec beaucoup de conditions essentielles pour la vie humaine. Il existe un
consensus scientifique trés solide qui indique que nous sommes en présence d’un réchauffement
préoccupant du systeme climatique. Au cours des derniéres décennies, ce réchauffement a été
accompagné de I'élévation constante du niveau de la mer, et il est en outre difficile de ne pas le
mettre en relation avec 'augmentation d’événements météorologiques extrémes,
indépendamment du fait qu’on ne peut pas attribuer une cause scientifiquement déterminable a
chaque phénomene particulier. L’humanité est appelée a prendre conscience de la nécessité de
réaliser des changements de style de vie, de production et de consommation, pour combattre ce
réchauffement ou, tout au moins, les causes humaines qui le provoquent ou 'accentuent. Il y a,
certes, d’autres facteurs (comme le volcanisme, les variations de 'orbite et de I'axe de la terre, le
cycle solaire), mais de nombreuses études scientifiques signalent que la plus grande partie du
réchauffement global des derniéres décennies est due a la grande concentration de gaz a effet de



serre (dioxyde de carbone, méthane, oxyde de nitrogéne et autres) émis surtout a cause de
I'activité humaine. En se concentrant dans I'atmosphére, ils empéchent la chaleur des rayons
solaires réfléchis par la terre de se perdre dans I'espace. Cela est renforcé en particulier par le
modele de développement reposant sur 'utilisation intensive de combustibles fossiles, qui
constitue le coeur du systeme énergétique mondial. Le fait de changer de plus en plus les
utilisations du sol, principalement la déforestation pour I'agriculture, a aussi des impacts.

24. A son tour, le réchauffement a des effets sur le cycle du carbone. Il crée un cercle vicieux qui
aggrave encore plus la situation, affectera la disponibilité de ressources indispensables telles que
I'eau potable, I'énergie ainsi que la production agricole des zones les plus chaudes, et provoquera
I'extinction d’'une partie de la biodiversité de la planéte. La fonte des glaces polaires et de celles
des plaines d’altitude menace d’une libération a haut risque de méthane ; et la décomposition de
la matiére organique congelée pourrait accentuer encore plus 'émanation de dioxyde de carbone.
De méme, la disparition de foréts tropicales aggrave la situation, puisqu’elles contribuent a
tempérer le changement climatique. La pollution produite par le dioxyde de carbone augmente
I'acidité des océans et compromet la chaine alimentaire marine. Si la tendance actuelle continuait,
ce siécle pourrait étre témoin de changements climatiques inédits et d’'une destruction sans
précédent des écosystémes, avec de graves conséquences pour nous tous. L’élévation du niveau
de la mer, par exemple, peut créer des situations d’une extréme gravité si on tient compte du fait
que le quart de la population mondiale vit au bord de la mer ou trés proche, et que la plupart des
mégapoles sont situées en zones cétiéres.

25. Le changement climatique est un probléme global aux graves répercussions
environnementales, sociales, économiques, distributives ainsi que politiques, et constitue I'un des
principaux défis actuels pour I’humanité. Les pires conséquences retomberont probablement au
cours des prochaines décennies sur les pays en développement. Beaucoup de pauvres vivent
dans des endroits particulierement affectés par des phénomeénes liés au réchauffement, et leurs
moyens de subsistance dépendent fortement des réserves naturelles et des services de
I'écosystéme, comme l'agriculture, la péche et les ressources forestiéres. lls n'ont pas d’autres
activités financiéres ni d’autres ressources qui leur permettent de s’adapter aux impacts
climatiques, ni de faire face a des situations catastrophiques, et ils ont peu d’acces aux services
sociaux et a la protection. Par exemple, les changements du climat provoquent des migrations
d’animaux et de végétaux qui ne peuvent pas toujours s’adapter, et cela affecte a leur tour les
moyens de production des plus pauvres, qui se voient aussi obligés d’émigrer avec une grande
incertitude pour leur avenir et pour I'avenir de leurs enfants. L’augmentation du nombre de
migrants fuyant la misére, accrue par la dégradation environnementale, est tragique ; ces migrants
ne sont pas reconnus comme réfugiés par les conventions internationales et ils portent le poids de
leurs vies a la dérive, sans aucune protection Iégale. Malheureusement, il y a une indifférence
générale face a ces tragédies qui se produisent en ce moment dans diverses parties du monde.
Le manque de réactions face a ces drames de nos freres et sceurs est un signe de la perte de ce
sens de responsabilité a I'égard de nos semblables, sur lequel se fonde toute société civile.



10
26. Beaucoup de ceux qui détiennent plus de ressources et de pouvoir économique ou politique
semblent surtout s’évertuer a masquer les problemes ou a occulter les symptémes, en essayant
seulement de réduire certains impacts négatifs du changement climatique. Mais beaucoup de
symptomes indiquent que ces effets ne cesseront pas d’empirer si nous maintenons les modeéles
actuels de production et de consommation. Voila pourquoi il devient urgent et impérieux de
développer des politiques pour que, les prochaines années, I'émission du dioxyde de carbone et
d’autres gaz hautement polluants soit réduite de fagon drastique, par exemple en remplagant
I'utilisation de combustibles fossiles et en accroissant des sources d’énergie renouvelable. Dans le
monde, il y a un niveau d’accés réduit a des énergies propres et renouvelables. Il est encore
nécessaire de développer des technologies adéquates d’accumulation. Cependant, dans certains
pays, des progrés qui commencent a étre significatifs ont été réalisés, bien qu’ils soient loin
d’atteindre un niveau suffisant. Il y a eu aussi quelques investissements dans les moyens de
production et de transport qui consomment moins d’énergie et requiérent moins de matiere
premiere, comme dans le domaine de la construction ou de la réfection d’édifices pour en
améliorer I'efficacité énergétique. Mais ces bonnes pratiques sont loin de se généraliser.

Il. LA QUESTION DE L’EAU

27. D’autres indicateurs de la situation actuelle concernent I'épuisement des ressources
naturelles. Nous sommes bien conscients de I'impossibilité de maintenir le niveau actuel de
consommation des pays les plus développés et des secteurs les plus riches des sociétés, ou
I'habitude de dépenser et de jeter atteint des niveaux inédits. Déja les limites maximales
d’exploitation de la planéte ont été dépassées, sans que nous ayons résolu le probleme de la
pauvreté.

L’eau potable et pure représente une question de premiére importance, parce qu’elle est
indispensable pour la vie humaine comme pour soutenir les écosystémes terrestres et aquatiques.
Les sources d’eau douce approvisionnent des secteurs sanitaires, agricoles et de la péche ainsi
gu’industriels. La provision d’eau est restée relativement constante pendant longtemps, mais en
beaucoup d’endroits la demande dépasse I'offre durable, avec de graves conséquences a court et
a long terme. De grandes villes qui ont besoin d’une importante quantité d’eau en réserve,
souffrent de périodes de diminution de cette ressource, qui n’est pas toujours gérée de fagon
équitable et impartiale aux moments critiques. Le manque d’eau courante s’enregistre
spécialement en Afrique, ou de grands secteurs de la population n'ont pas accés a une eau
potable slre, ou bien souffrent de sécheresses qui rendent difficile la production d’aliments. Dans
certains pays, il y a des régions qui disposent de I'eau en abondance et en méme temps d’autres
qui souffrent de grave pénurie.

29. Un probléme particulierement sérieux est celui de la qualité de I'eau disponible pour les
pauvres, ce qui provoque beaucoup de morts tous les jours. Les maladies liées a I'eau sont
fréquentes chez les pauvres, y compris les maladies causées par les micro-organismes et par des



11
substances chimiques. La diarrhée et le choléra, qui sont liés aux services hygiéniques et a
'approvisionnement en eau impropre a la consommation, sont un facteur significatif de souffrance
et de mortalité infantile. Les eaux souterraines en beaucoup d’endroits sont menacées par la
pollution que provoquent certaines activités extractives, agricoles et industrielles, surtout dans les
pays ou il n’y a pas de régulation ni de contréles suffisants. Ne pensons pas seulement aux
décharges des usines. Les détergents et les produits chimiques qu’utilise la population dans
beaucoup d’endroits du monde continuent de se déverser dans des riviéres, dans des lacs et dans
des mers.

30. Tandis que la qualité de I'eau disponible se détériore constamment, il y a une tendance
croissante, a certains endroits, a privatiser cette ressource limitée, transformée en marchandise
sujette aux lois du marché. En réalité, I'acces a I'eau potable et sire est un droit humain
primordial, fondamental et universel, parce qu’il détermine la survie des personnes, et par
conséquent il est une condition pour I'exercice des autres droits humains. Ce monde a une grave
dette sociale envers les pauvres qui n’ont pas accés a I'eau potable, parce que c’est leur nier le
droit a la vie, enraciné dans leur dignité inaliénable. Cette dette se regle en partie par des apports
économiques conséquents pour fournir I'eau potable et I'hygiene aux plus pauvres. Mais on
observe le gaspillage d’eau, non seulement dans les pays développés, mais aussi dans les pays
les moins développés qui possedent de grandes réserves. Cela montre que le probleme de 'eau
est en partie une question éducative et culturelle, parce que la conscience de la gravité de ces
conduites, dans un contexte de grande injustice, manque.

31. Une grande pénurie d’eau provoquera 'augmentation du colt des aliments comme celle du
cout de différents produits qui dépendent de son utilisation. Certaines études ont alerté sur la
possibilité de souffrir d’'une pénurie aigué d’eau dans quelques décennies, si on n’agit pas en
urgence. Les impacts sur I'environnement pourraient affecter des milliers de millions de
personnes, et il est prévisible que le contrble de I'eau par de grandes entreprises mondiales
deviendra 'une des principales sources de conflits de ce siécle.[23]

lll. LA PERTE DE BIODIVERSITE

32. Les ressources de la terre sont aussi objet de déprédation a cause de la conception de
I’économie ainsi que de 'activité commerciale et productive fondées sur 'immédiateté. La
disparition de foréts et d’autres végétations implique en méme temps la disparition d’espéces qui
pourraient étre a I'avenir des ressources extrémement importantes, non seulement pour
I'alimentation, mais aussi pour la guérison de maladies et pour de multiples services. Les diverses
espéces contiennent des génes qui peuvent étre des ressources-clefs pour subvenir, a I'avenir, a
certaines nécessités humaines ou pour réguler certains problémes de I'environnement.

33. Mais il ne suffit pas de penser aux différentes espéces seulement comme a d’éventuelles
“ressources” exploitables, en oubliant qu’elles ont une valeur en elles-mémes. Chaque année,



12
disparaissent des milliers d’espéces végétales et animales que nous ne pourrons plus connaitre,
que nos enfants ne pourront pas voir, perdues pour toujours.

L’immense majorité disparait pour des raisons qui tiennent & une action humaine. A cause de
nous, des milliers d’espéeces ne rendront plus gloire a Dieu par leur existence et ne pourront plus
nous communiquer leur propre message. Nous n’en avons pas le droit.

34. Probablement, cela nous inquiéte d’avoir connaissance de I'extinction d’'un mammifére ou d’'un
oiseau, a cause de leur visibilité plus grande. Mais, pour le bon fonctionnement des écosystémes,
les champignons, les algues, les vers, les insectes, les reptiles et 'innombrable variété de micro-
organismes sont aussi nécessaires. Certaines espéces peu nombreuses, qui sont d’habitude
imperceptibles, jouent un réle fondamental pour établir 'équilibre d’un lieu. Certes, I'étre humain
doit intervenir quand un géo-systeme entre dans un état critique ; mais aujourd’hui le niveau
d’intervention humaine, dans une réalité si complexe comme la nature, est tel que les constants
désastres provoqués par I'étre humain appellent une nouvelle intervention de sa part, si bien que
I'activité humaine devient omniprésente, avec tous les risques que cela implique. Il se crée en
général un cercle vicieux ou I'intervention de I'étre humain pour résoudre une difficulté, bien des
fois, aggrave encore plus la situation. Par exemple, beaucoup d’oiseaux et d’'insectes qui
disparaissent a cause des agro-toxiques créés par la technologie, sont utiles a cette méme
agriculture et leur disparition devra étre substituée par une autre intervention technologique qui
produira probablement d’autres effets nocifs. Les efforts des scientifiques et des techniciens, qui
essaient d’apporter des solutions aux problemes créés par I'étre humain, sont louables et parfois
admirables. Mais en regardant le monde, nous remarquons que ce niveau d’intervention humaine,
fréquemment au service des finances et du consumérisme, fait que la terre ou nous vivons devient
en réalité moins riche et moins belle, toujours plus limitée et plus grise, tandis qu’en méme temps
le développement de la technologie et des offres de consommation continue de progresser sans
limite. Il semble ainsi que nous prétendions substituer a une beauté, irremplacable et
irrécupérable, une autre créée par nous.

35. Quand on analyse I'impact environnemental d’'une entreprise, on en considére ordinairement
les effets sur le sol, sur I'eau et sur I'air, mais on n’inclut pas toujours une étude soignée de son
impact sur la biodiversité, comme si la disparition de certaines espéces ou de groupes d’animaux
ou de végétaux était quelque chose de peu d’'importance. Les routes, les nouvelles cultures, les
grillages, les barrages et d’autres constructions prennent progressivement possession des
habitats, et parfois les fragmentent de telle maniére que les populations d’animaux ne peuvent
plus migrer ni se déplacer librement, si bien que certaines especes sont menacées d’extinction. Il
existe des alternatives qui peuvent au moins atténuer I'impact de ces ouvrages, comme la
création de corridors biologiques, mais on observe cette attention et cette prévention en peu de
pays. Quand on exploite commercialement certaines espéces, on n’étudie pas toujours leur forme
de croissance pour éviter leur diminution excessive, avec le déséquilibre de I'écosysteme qui en
résulterait.



13
36. La sauvegarde des écosystemes suppose un regard qui aille au-dela de I'immédiat, car
lorsqu’on cherche seulement un rendement économique rapide et facile, leur préservation
n’intéresse réellement personne. Mais le colt des dommages occasionnés par la négligence
égoiste est beaucoup plus élevé que le bénéfice économique qui peut en étre obtenu. Dans le cas
de la disparition ou de graves dommages a certaines especes, nous parlons de valeurs qui
excedent tout calcul. C’est pourquoi nous pouvons étre des témoins muets de bien graves
injustices, quand certains prétendent obtenir d'importants bénéfices en faisant payer au reste de
’humanité, présente et future, les colts trés élevés de la dégradation de I'environnement.

37. Quelques pays ont progressé dans la préservation efficace de certains lieux et de certaines
zones — sur terre et dans les océans — ou I'on interdit toute intervention humaine qui pourrait en
modifier la physionomie ou en altérer la constitution originelle. Dans la préservation de la
biodiversité, les spécialistes insistent sur la nécessité d’accorder une attention spéciale aux zones
les plus riches en variétés d’espéeces, aux espéces endémiques rares ou ayant un faible degré de
protection effective. Certains endroits requiérent une protection particuliére a cause de leur
énorme importance pour I'écosystéme mondial, ou parce qu’ils constituent d'importantes réserves
d’eau et assurent ainsi d’autres formes de vie.

38. Mentionnons, par exemple, ces poumons de la planete pleins de biodiversité que sont
I’Amazonie et le bassin du fleuve Congo, ou bien les grandes surfaces aquiféres et les glaciers.
On n’ignore pas I'importance de ces lieux pour toute la planéte et pour 'avenir de I'humanité. Les
écosystemes des foréts tropicales ont une biodiversité d’'une énorme complexité,
presqu’impossible a répertorier intégralement, mais quand ces foréts sont brllées ou rasées pour
développer des cultures, d'innombrables espéces disparaissent en peu d’années, quand elles ne
se transforment pas en déserts arides. Cependant, un équilibre délicat s'impose, quand on parle
de ces endroits, parce qu’on ne peut pas non plus ignorer les énormes intéréts économiques
internationaux qui, sous prétexte de les sauvegarder, peuvent porter atteinte aux souverainetés
nationales. De fait, il existe « des propositions d’internationalisation de ’Amazonie, qui servent
uniquement des intéréts économiques des corporations transnationales ».[24] Elle est louable la
tache des organismes internationaux et des organisations de la société civile qui sensibilisent les
populations et cooperent de fagon critique, en utilisant aussi des mécanismes de pression
légitimes, pour que chaque gouvernement accomplisse son propre et intransférable devoir de
préserver I'environnement ainsi que les ressources naturelles de son pays, sans se vendre a des
intéréts illégitimes locaux ou internationaux.

39. Le remplacement de la flore sauvage par des aires reboisées, qui généralement sont des
mono-cultures, ne fait pas ordinairement I'objet d’'une analyse adéquate. En effet, ce
remplacement peut affecter gravement une biodiversité qui n’est pas hébergée par les nouvelles
espéeces qu’on implante. Les zones humides, qui sont transformées en terrain de culture, perdent
aussi I'énorme biodiversité qu’elles accueillaient. Dans certaines zones cotieres, la disparition des
écosystemes constitués par les mangroves est préoccupante.



14
40. Les océans non seulement constituent la majeure partie de I'eau de la planéte, mais aussi la
majeure partie de la grande variété des étres vivants, dont beaucoup nous sont encore inconnus
et sont menaceés par diverses causes. D’autre part, la vie dans les fleuves, les lacs, les mers et les
océans, qui alimente une grande partie de la population mondiale, se voit affectée par I'extraction
désordonnée des ressources de péche, provoquant des diminutions drastiques de certaines
especes. Des formes sélectives de péche, qui gaspillent une grande partie des espéces
capturées, continuent encore de se développer. Les organismes marins que nous ne prenons pas
en considération sont spécialement menacés, comme certaines formes de plancton qui
constituent une composante trés importante dans la chaine alimentaire marine, et dont
dépendent, en définitive, les especes servant a notre subsistance.

41. En pénétrant dans les mers tropicales et subtropicales, nous trouvons les barriéres de corail,
qui équivalent aux grandes foréts de la terre, parce qu’elles hébergent approximativement un
million d’espéces, incluant des poissons, des crabes, des mollusques, des éponges, des algues,
et autres. Déja, beaucoup de barriéres de corail dans le monde sont aujourd’hui stériles ou
déclinent continuellement : « Qui a transformé le merveilleux monde marin en cimetiéres sous-
marins dépourvus de vie et de couleurs ? ».[25] Ce phénoméne est dU en grande partie a la
pollution qui atteint la mer, résultat de la déforestation, des monocultures agricoles, des déchets
industriels et des méthodes destructives de péche, spécialement celles qui utilisent le cyanure et
la dynamite. Il sS’aggrave a cause de I'élévation de la température des océans. Tout cela nous aide
a réaliser comment n'importe quelle action sur la nature peut avoir des conséquences que nous
ne soupgonnons pas a premiére vue, et que certaines formes d’exploitation de ressources se font
au prix d’'une dégradation qui finalement atteint méme le fond des océans.

42. Il est nécessaire d’investir beaucoup plus dans la recherche pour mieux comprendre le
comportement des écosystemes et analyser adéquatement les divers parametres de I'impact de
toute modification importante de 'environnement. En effet, toutes les créatures sont liées,
chacune doit étre valorisée avec affection et admiration, et tous en tant qu’étres, nous avons
besoin les uns des autres. Chaque territoire a une responsabilité dans la sauvegarde de cette
famille et devrait donc faire un inventaire détaillé des especes qu'’il héberge, afin de développer
des programmes et des stratégies de protection, en préservant avec un soin particulier les
especes en voie d’extinction.

IV. DETERIORATION DE LA QUALITE
DE LA VIE HUMAINE ET DEGRADATION SOCIALE

43. Si nous tenons compte du fait que I'étre humain est aussi une créature de ce monde, qui a le
droit de vivre et d’étre heureux, et qui de plus a une dignité éminente, nous ne pouvons pas ne
pas prendre en considération les effets de la dégradation de I'environnement, du modéle actuel de
développement et de la culture du déchet, sur la vie des personnes.



15
44. Aujourd’hui nous observons, par exemple, la croissance démesurée et désordonnée de
beaucoup de villes qui sont devenues insalubres pour y vivre, non seulement du fait de la pollution
causée par les émissions toxiques, mais aussi a cause du chaos urbain, des problémes de
transport, et de la pollution visuelle ainsi que sonore. Beaucoup de villes sont de grandes
structures inefficaces qui consomment énergie et eau en exces. Certains quartiers, bien que
récemment construits, sont congestionnés et désordonnés, sans espaces verts suffisants. Les
habitants de cette planéte ne sont pas faits pour vivre en étant toujours plus envahis par le ciment,
'asphalte, le verre et les métaux, privés du contact physique avec la nature.

45. A certains endroits, en campagne comme en ville, la privatisation des espaces a rendu difficile
I'accés des citoyens a des zones particulierement belles. A d’autres endroits, on crée des
urbanisations “ écologiques ” seulement au service de quelques-uns, en évitant que les autres
entrent pour perturber une tranquillité artificielle. Une ville belle et pleine d’espaces verts bien
protégés se trouve ordinairement dans certaines zones “ sres ”, mais beaucoup moins dans des
zones peu visibles, ou vivent les marginalisés de la société.

46. Parmi les composantes sociales du changement global figurent les effets de certaines
innovations technologiques sur le travail, 'exclusion sociale, I'inégalité dans la disponibilité et la
consommation d’énergie et d’autres services, la fragmentation sociale, 'augmentation de la
violence et 'émergence de nouvelles formes d’agressivité sociale, le narcotrafic et la
consommation croissante de drogues chez les plus jeunes, la perte d’identité. Ce sont des signes,
parmi d’autres, qui montrent que la croissance de ces deux derniers siécles n’a pas signifié sous
tous ses aspects un vrai progrés intégral ni une amélioration de la qualité de vie. Certains de ces
signes sont en méme temps des symptomes d’une vraie dégradation sociale, d’'une rupture
silencieuse des liens d’intégration et de communion sociale.

47. A cela s’'ajoutent les dynamiques des moyens de communication sociale et du monde digital,
qui, en devenant omniprésentes, ne favorisent pas le développement d’'une capacité de vivre avec
sagesse, de penser en profondeur, d’aimer avec générosité. Les grands sages du passe, dans ce
contexte, auraient couru le risque de voir s’éteindre leur sagesse au milieu du bruit de I'information
qui devient divertissement. Cela exige de nous un effort pour que ces moyens de communication
se traduisent par un nouveau développement culturel de 'humanité, et non par une détérioration
de sa richesse la plus profonde. La vraie sagesse, fruit de la réflexion, du dialogue et de la
rencontre généreuse entre les personnes, ne s’obtient pas par une pure accumulation de données
qui finissent par saturer et obnubiler, comme une espéce de pollution mentale. En méme temps,
les relations réelles avec les autres tendent a étre substituées, avec tous les défis que cela
implique, par un type de communication transitant par Internet. Cela permet de sélectionner ou
d’éliminer les relations selon notre libre arbitre, et il nait ainsi un nouveau type d’émotions
artificielles, qui ont plus a voir avec des dispositifs et des écrans qu’avec les personnes et la
nature. Les moyens actuels nous permettent de communiquer et de partager des connaissances
et des sentiments. Cependant, ils nous empéchent aussi parfois d’entrer en contact direct avec la



16
détresse, l'inquiétude, la joie de l'autre et avec la complexité de son expérience personnelle. C’est
pourgquoi nous ne devrions pas nous étonner qu’avec l'offre écrasante de ces produits se
développe une profonde et mélancolique insatisfaction dans les relations interpersonnelles, ou un
isolement dommageable.

V. INEGALITE PLANETAIRE

48. L’environnement humain et I'environnement naturel se dégradent ensemble, et nous ne
pourrons pas affronter adéquatement la dégradation de I'environnement si nous ne prétons pas
attention aux causes qui sont en rapport avec la dégradation humaine et sociale. De fait, la
détérioration de I'environnement et celle de la société affectent d’'une maniére spéciale les plus
faibles de la planete : « Tant 'expérience commune de la vie ordinaire que l'investigation
scientifique démontrent que ce sont les pauvres qui souffrent davantage des plus graves effets de
toutes les agressions environnementales ».[26] Par exemple, 'épuisement des réserves de
poissons nuit spécialement a ceux qui vivent de la péche artisanale et n’ont pas les moyens de la
remplacer ; la pollution de I'eau touche particulierement les plus pauvres qui n’ont pas la
possibilité d’acheter de I'eau en bouteille, et I'élévation du niveau de la mer affecte principalement
les populations cétiéres appauvries qui n‘ont pas ou se déplacer. L'impact des déréglements
actuels se manifeste aussi a travers la mort prématurée de beaucoup de pauvres, dans les conflits
généreés par manque de ressources et a travers beaucoup d’autres problémes qui n’ont pas assez
d’espace dans les agendas du monde.[27]

49. Je voudrais faire remarquer que souvent on n’a pas une conscience claire des problémes qui
affectent particulierement les exclus. lls sont la majeure partie de la planéte, des milliers de
millions de personnes. Aujourd’hui, ils sont présents dans les débats politiques et économiques
internationaux, mais il semble souvent que leurs problémes se posent comme un appendice,
comme une question qui s’ajoute presque par obligation ou de maniere marginale, quand on ne
les considere pas comme un pur dommage collatéral. De fait, au moment de 'action concréte, ils
sont relégués frequemment a la derniére place. Cela est di en partie au fait que beaucoup de
professionnels, de leaders d’opinion, de moyens de communication et de centres de pouvoir sont
situés loin d’eux, dans des zones urbaines isolées, sans contact direct avec les problemes des
exclus. Ceux-la vivent et réfléchissent a partir de la commodité d’un niveau de développement et a
partir d’'une qualité de vie qui ne sont pas a la portée de la majorité de la population mondiale. Ce
manque de contact physique et de rencontre, parfois favorisé par la désintégration de nos villes,
aide a tranquilliser la conscience et a occulter une partie de la réalité par des analyses biaisées.
Ceci cohabite parfois avec un discours “ vert ”. Mais aujourd’hui, nous ne pouvons pas nous
empécher de reconnaitre qu’une vraie approche ecologique se transforme toujours en une
approche sociale, qui doit intégrer la justice dans les discussions sur I'environnement, pour
écouter tant la clameur de la terre que la clameur des pauvres.

50. Au lieu de résoudre les problemes des pauvres et de penser a un monde différent, certains se



17
contentent seulement de proposer une réduction de la natalité. Les pressions internationales sur
les pays en développement ne manquent pas, conditionnant des aides économiques a certaines
politiques de “ santé reproductive ”. Mais « s’il est vrai que la répartition inégale de la population et
des ressources disponibles crée des obstacles au développement et a I'utilisation durable de
I'environnement, il faut reconnaitre que la croissance démographique est pleinement compatible
avec un développement intégral et solidaire ».[28] Accuser 'augmentation de la population et non
le consumérisme extréme et sélectif de certains est une facon de ne pas affronter les problémes.
On prétend légitimer ainsi le modéle de distribution actuel ou une minorité se croit le droit de
consommer dans une proportion qu’il serait impossible de généraliser, parce que la planéte ne
pourrait méme pas contenir les déchets d’une telle consommation. En outre, nous savons qu’on
gaspille approximativement un tiers des aliments qui sont produits, et « que lorsque I'on jette de la
nourriture, c’est comme si I'on volait la nourriture a la table du pauvre ».[29] De toute facon, il est
certain qu’il faut préter attention au déséquilibre de la distribution de la population sur le territoire,
tant au niveau national qu’au niveau global, parce que 'augmentation de la consommation
conduirait a des situations régionales complexes, a cause des combinaisons de problémes liés a
la pollution environnementale, au transport, au traitement des déchets, a la perte de ressources et
a la qualité de vie, entre autres.

51. L’inégalité n’affecte pas seulement les individus, mais aussi des pays entiers, et oblige a
penser a une éthique des relations internationales. Il y a, en effet, une vraie “ dette écologique ”,
particulierement entre le Nord et le Sud, liée a des déséquilibres commerciaux, avec des
conséquences dans le domaine écologique, et liée aussi a 'utilisation disproportionnée des
ressources naturelles, historiquement pratiquée par certains pays. Les exportations de diverses
matiéres premiéres pour satisfaire les marchés du Nord industrialisé ont causé des dommages
locaux, comme la pollution par le mercure dans I'exploitation de I'or ou par le dioxyde de souffre
dans I'exploitation du cuivre. Il faut spécialement tenir compte de l'utilisation de I'espace
environnemental de toute la planéte, quand il s’agit de stocker les déchets gazeux qui se sont
accumulés durant deux siécles et ont généré une situation qui affecte actuellement tous les pays
du monde. Le réchauffement causé par 'énorme consommation de certains pays riches a des
répercussions sur les régions les plus pauvres de la terre, spécialement en Afrique, ou
'augmentation de la température jointe a la sécheresse fait des ravages au détriment du
rendement des cultures. A cela, s’ajoutent les dégats causés par 'exportation vers les pays en
développement des déchets solides ainsi que de liquides toxiques, et par I'activité polluante
d’entreprises qui s’autorisent dans les pays moins développés ce qu’elles ne peuvent dans les
pays qui leur apportent le capital : « Nous constatons que souvent les entreprises qui agissent
ainsi sont des multinationales, qui font ici ce qu’on ne leur permet pas dans des pays développés
ou du dénommé premier monde. Généralement, en cessant leurs activités et en se retirant, elles
laissent de grands passifs humains et environnementaux tels que le chémage, des populations
sans vie, I'épuisement de certaines réserves naturelles, la déforestation, 'appauvrissement de
I'agriculture et de I'élevage local, des cratéres, des coteaux triturés, des fleuves contaminés et
quelgques ceuvres sociales qu’on ne peut plus maintenir ».[30]



18
52. La dette extérieure des pays pauvres s’est transformée en un instrument de contréle, mais il
n’en est pas de méme avec la dette écologique. De diverses maniéres, les peuples en
développement, ou se trouvent les plus importantes réserves de la biosphére, continuent
d’alimenter le développement des pays les plus riches au prix de leur présent et de leur avenir. La
terre des pauvres du Sud est riche et peu polluée, mais I'acces a la propriété des biens et aux
ressources pour satisfaire les besoins vitaux leur est interdit par un systéme de relations
commerciales et de propriété structurellement pervers. Il faut que les pays développés contribuent
a solder cette dette, en limitant de maniére significative la consommation de I'’énergie non
renouvelable et en apportant des ressources aux pays qui ont le plus de besoins, pour soutenir
des politiques et des programmes de développement durable. Les régions et les pays les plus
pauvres ont moins de possibilités pour adopter de nouveaux modéles en vue de réduire I'impact
des activités de 'homme sur I'environnement, parce qu’ils n’ont pas la formation pour développer
les processus nécessaires, et ils ne peuvent pas en assumer les colts. C’est pourquoi il faut
maintenir claire la conscience que, dans le changement climatique, il y a des responsabilités
diversifiées et, comme I'ont exprimé les Evéques des Etats-Unis, on doit se concentrer «
spécialement sur les besoins des pauvres, des faibles et des vulnérables, dans un débat souvent
dominé par les intéréts les plus puissants ».[31] Nous avons besoin de renforcer la conscience
que nous sommes une seule famille humaine. Il n’y a pas de frontiéres ni de barrieres politiques
ou sociales qui nous permettent de nous isoler, et pour cela méme il n’y a pas non plus de place
pour la globalisation de l'indifférence.

V1. LA FAIBLESSE DES REACTIONS

53. Ces situations provoquent les gémissements de sceur terre, qui se joignent au gémissement
des abandonnés du monde, dans une clameur exigeant de nous une autre direction. Nous
n’avons jamais autant maltraité ni fait de mal a notre maison commune qu’en ces deux derniers
siecles. Mais nous sommes appelés a étre les instruments de Dieu le Pére pour que notre planete
soit ce qu’il a réveé en la créant, et pour qu’elle réponde a son projet de paix, de beauté et de
plénitude. Le probleme est que nous n’avons pas encore la culture nécessaire pour faire face a
cette crise ; et il faut construire des leaderships qui tracent des chemins, en cherchant a répondre
aux besoins des générations actuelles comme en incluant tout le monde, sans nuire aux
générations futures. Il devient indispensable de créer un systéme normatif qui implique des limites
infranchissables et assure la protection des écosystémes, avant que les nouvelles formes de
pouvoir dérivées du paradigme techno-économique ne finissent par raser non seulement la
politique mais aussi la liberté et la justice.

54. La faiblesse de la réaction politique internationale est frappante. La soumission de la politique
a la technologie et aux finances se révéle dans I'échec des Sommets mondiaux sur
'environnement. Il y a trop d’intéréts particuliers, et trés facilement l'intérét économique arrive a
prévaloir sur le bien commun et a manipuler I'information pour ne pas voir affectés ses projets. En
ce sens, le Document d’Aparecida réclame que « dans les interventions sur les ressources



19
naturelles ne prédominent pas les intéréts des groupes économiques qui ravagent
déraisonnablement les sources de la vie ».[32] L’alliance entre 'économie et la technologie finit
par laisser de cOté ce qui ne fait pas partie de leurs intéréts immédiats. Ainsi, on peut seulement
s’attendre a quelques déclarations superficielles, quelques actions philanthropiques isolées, voire
des efforts pour montrer une sensibilité envers I'environnement, quand, en réalité, toute tentative
des organisations sociales pour modifier les choses sera vue comme une géne provoquée par des
utopistes romantiques ou comme un obstacle a contourner.

55. Peu a peu certains pays peuvent enregistrer des progrés importants, le développement de
contréles plus efficaces et une lutte plus sincére contre la corruption. Il y a plus de sensibilité
écologique de la part des populations, bien que cela ne suffise pas pour modifier les habitudes
nuisibles de consommation, qui ne semblent pas céder mais s’amplifient et se développent. C’est
ce qui arrive, pour donner seulement un exemple simple, avec 'augmentation croissante de
I'utilisation et de I'intensité des climatiseurs. Les marchés, en cherchant un gain immédiat,
stimulent encore plus la demande. Si quelqu’un observait de I'extérieur la société planétaire, il
s’étonnerait face a un tel comportement qui semble parfois suicidaire.

56. Pendant ce temps, les pouvoirs économiques continuent de justifier le systéme mondial
actuel, ou priment une spéculation et une recherche du revenu financier qui tendent a ignorer tout
contexte, de méme que les effets sur la dignité humaine et sur 'environnement. Ainsi, il devient
manifeste que la dégradation de I'environnement comme la dégradation humaine et éthique sont
intimement liées. Beaucoup diront qu’ils n’ont pas conscience de réaliser des actions immorales,
parce que la distraction constante nous 6te le courage de nous rendre compte de la réalité d’'un
monde limité et fini. Voila pourquoi aujourd’hui « tout ce qui est fragile, comme I'environnement,
reste sans défense par rapport aux intéréts du marché divinisé, transformés en régle absolue

».[33]

57. Il est prévisible que, face a I'épuisement de certaines ressources, se crée progressivement un
scénario favorable a de nouvelles guerres, déguisées en revendications nobles. La guerre produit
toujours de graves dommages a I'environnement comme a la richesse culturelle des populations,
et les risques deviennent gigantesques quand on pense aux armes nucléaires ainsi qu’aux armes
biologiques. En effet, « malgré l'interdiction par des accords internationaux de la guerre chimique,
bactériologique et biologique, en réalité la recherche continue dans les laboratoires pour
développer de nouvelles armes offensives capables d’altérer les équilibres naturels ».[34] Une
plus grande attention est requise de la part de la politique pour prévenir et pour s’attaquer aux
causes qui peuvent provoquer de nouveaux conflits. Mais c’est le pouvoir lié aux secteurs
financiers qui résiste le plus a cet effort, et les projets politiques n’ont pas habituellement de
largeur de vue. Pourquoi veut-on préserver aujourd'hui un pouvoir qui laissera dans I'histoire le
souvenir de son incapacité a intervenir quand il était urgent et nécessaire de le faire ?

58. Dans certains pays, il y a des exemples positifs de réussites dans les améliorations de



20
'environnement tels que I'assainissement de certaines riviéres polluées durant de nombreuses
décennies, ou la récupération de foréts autochtones, ou 'embellissement de paysages grace a
des ceuvres d’assainissement environnemental, ou des projets de construction de batiments de
grande valeur esthétique, ou encore, par exemple, grace a des progres dans la production
d’énergie non polluante, dans les améliorations du transport public. Ces actions ne résolvent pas
les problemes globaux, mais elles confirment que I'étre humain est encore capable d’intervenir
positivement. Comme il a été créé pour aimer, du milieu de ses limites, jaillissent inévitablement
des gestes de générosité, de solidarité et d’attention.

59. En méme temps, une écologie superficielle ou apparente se développe, qui consolide un
certain assoupissement et une joyeuse irresponsabilité. Comme cela arrive ordinairement aux
époques de crises profondes, qui requiérent des décisions courageuses, nous sommes tentés de
penser que ce qui est en train de se passer n’est pas certain. Si nous regardons les choses en
surface, au-dela de quelques signes visibles de pollution et de dégradation, il semble qu’elles ne
soient pas si graves et que la planéte pourrait subsister longtemps dans les conditions actuelles.
Ce comportement évasif nous permet de continuer a maintenir nos styles de vie, de production et
de consommation. C’est la maniere dont I'étre humain s’arrange pour alimenter tous les vices
autodestructifs : en essayant de ne pas les voir, en luttant pour ne pas les reconnaitre, en
retardant les décisions importantes, en agissant comme si de rien n’était.

VII. DIVERSITE D'OPINIONS

60. Finalement, reconnaissons que diverses visions et lignes de pensée se sont développées a
propos de la situation et des solutions possibles. A I'extréme, d’un cété, certains soutiennent &
tout prix le mythe du progrés et affirment que les probléemes écologiques seront résolus
simplement grace a de nouvelles applications techniques, sans considérations éthiques ni
changements de fond. De l'autre c6té, d’autres pensent que, a travers n’importe laquelle de ses
interventions, I'étre humain ne peut étre qu’une menace et nuire a 'écosysteme mondial, raison
pour laquelle il conviendrait de réduire sa présence sur la planéte et d’empécher toute espéece
d’intervention de sa part. Entre ces deux extrémes, la réflexion devrait identifier de possibles
scénarios futurs, parce qu’il n’y a pas une seule issue. Cela donnerait lieu a divers apports qui
pourraient entrer dans un dialogue en vue de réponses intégrales.

61. Sur beaucoup de questions concrétes, en principe, 'Eglise n’a pas de raison de proposer une
parole définitive et elle comprend qu’elle doit écouter puis promouvoir le débat honnéte entre
scientifiques, en respectant la diversité d’opinions. Mais il suffit de regarder la réalité avec
sincérité pour constater qu’il y a une grande détérioration de notre maison commune. L’espérance
nous invite a reconnaitre qu’il y a toujours une voie de sortie, que nous pouvons toujours
repréciser le cap, que nous pouvons toujours faire quelque chose pour résoudre les problémes.
Cependant, des symptdmes d’un point de rupture semblent s’observer, a cause de la rapidité des

changements et de la dégradation, qui se manifestent tant dans des catastrophes naturelles



21
régionales que dans des crises sociales ou méme financiéres, étant donné que les probléemes du
monde ne peuvent pas étre analysés ni s’expliquer de fagon isolée. Certaines régions sont déja
particulierement en danger et, indépendamment de toute prévision catastrophiste, il est certain
que I'actuel systéme mondial est insoutenable de divers points de vue, parce que nous avons
cessé de penser aux fins de I'action humaine : « Si le regard parcourt les régions de notre planéte,
il s’apercoit immeédiatement que 'humanité a décu I'attente divine ».[35]

DEUXIEME CHAPITRE

L’EVANGILE DE LA CREATION

62. Pourquoi inclure dans ce texte, adressé a toutes les personnes de bonne volonté, un chapitre
qui fait référence a des convictions de foi ? Je n’ignore pas que, dans les domaines de la politique
et de la pensée, certains rejettent avec force I'idée d’'un Créateur, ou bien la considérent comme
sans importance au point de reléguer dans le domaine de l'irrationnel la richesse que les religions
peuvent offrir pour une écologie intégrale et pour un développement plénier de 'humanité.
D’autres fois on considére qu’elles sont une sous-culture qui doit seulement étre tolérée.
Cependant, la science et la religion, qui proposent des approches différentes de la réalité, peuvent
entrer dans un dialogue intense et fécond pour toutes deux.

l. LA LUMIERE QU'OFFRE LA FOI

63. Si nous prenons en compte la complexité de la crise écologique et ses multiples causes, nous
devrons reconnaitre que les solutions ne peuvent pas venir d’'une maniére unique d’interpréter et
de transformer la réalité. Il est nécessaire d’avoir aussi recours aux diverses richesses culturelles
des peuples, a l'art et a la poésie, a la vie intérieure et a la spiritualité. Si nous cherchons vraiment
a construire une écologie qui nous permette de restaurer tout ce que nous avons détruit, alors
aucune branche des sciences et aucune forme de sagesse ne peut étre laissée de coté, la
sagesse religieuse non plus, avec son langage propre. De plus, I'Eglise catholique est ouverte au
dialogue avec la pensée philosophique, et cela lui permet de produire diverses synthéses entre foi
et raison. En ce qui concerne les questions sociales, cela peut se constater dans le
développement de la doctrine sociale de I'Eglise, qui est appelée & s’enrichir toujours davantage a
partir des nouveaux défis.

64. Par ailleurs, méme si cette Encyclique s’ouvre au dialogue avec tous pour chercher ensemble
des chemins de libération, je veux montrer dés le départ comment les convictions de la foi offrent
aux chrétiens, et aussi a d’autres croyants, de grandes motivations pour la protection de la nature
et des fréres et sceurs les plus fragiles. Si le seul fait d’étre humain pousse les personnes a
prendre soin de I'environnement dont elles font partie, « les chrétiens, notamment, savent que



22
leurs devoirs a l'intérieur de la création et leurs devoirs a I'égard de la nature et du Créateur font
partie intégrante de leur foi ».[36] Donc, c’est un bien pour 'humanité et pour le monde que nous,
les croyants, nous reconnaissions mieux les engagements écologiques qui jaillissent de nos
convictions.

Il. LA SAGESSE DES RECITS BIBLIQUES

65. Sans répéter ici I'entiére théologie de la création, nous nous demandons ce que disent les
grands récits bibliques sur la création et sur la relation entre I'étre humain et le monde. Dans le
premier récit de I'ceuvre de la création, dans le livre de la Genése, le plan de Dieu inclut la
création de 'lhumanité. Aprés la création de I'étre humain, il est dit que « Dieu vit tout ce qu’il avait
fait : cela était tres bon » (Gn 1, 31). La Bible enseigne que chaque étre humain est créé par
amour, a 'image et a la ressemblance de Dieu (cf. Gn 1, 26). Cette affirmation nous montre la tres
grande dignité de toute personne humaine, qui « n’est pas seulement quelque chose, mais
quelqu’un. Elle est capable de se connaitre, de se posséder, et de librement se donner et entrer
en communion avec d’autres personnes ».[37] Saint Jean-Paul Il a rappelé que I'amour trés
particulier que le Créateur a pour chaque étre humain lui confére une dignité infinie.[38] Ceux qui
s’engagent dans la défense de la dignité des personnes peuvent trouver dans la foi chrétienne les
arguments les plus profonds pour cet engagement. Quelle merveilleuse certitude de savoir que la
vie de toute personne ne se perd pas dans un chaos désespérant, dans un monde gouverné par
le pur hasard ou par des cycles qui se répéetent de maniere absurde ! Le Créateur peut dire a
chacun de nous : « Avant méme de te former au ventre maternel, je t'ai connu » (Jr 1, 5). Nous
avons été congus dans le cceur de Dieu, et donc, « chacun de nous est le fruit d’'une pensée de
Dieu. Chacun de nous est voulu, chacun est aimé, chacun est nécessaire ».[39]

66. Les récits de la création dans le livre de la Genése contiennent, dans leur langage symbolique
et narratif, de profonds enseignements sur I'existence humaine et sur sa réalité historique. Ces
récits suggérent que I'existence humaine repose sur trois relations fondamentales intimement
liées : la relation avec Dieu, avec le prochain, et avec la terre. Selon la Bible, les trois relations
vitales ont été rompues, non seulement a I'extérieur, mais aussi a l'intérieur de nous. Cette rupture
est le péché. L’harmonie entre le Créateur, ’humanité et 'ensemble de la création a été détruite
par le fait d’avoir prétendu prendre la place de Dieu, en refusant de nous reconnaitre comme des
créatures limitées. Ce fait a dénaturé aussi la mission de « soumettre » la terre (cf. Gn 1, 28), de «
la cultiver et la garder» (Gn 2, 15). Comme résultat, la relation, harmonieuse a l'origine entre I'étre
humain et la nature, est devenue conflictuelle (cf. Gn 3, 17-19). Pour cette raison, il est significatif
qgue I'harmonie que vivait saint Frangois d’Assise avec toutes les créatures ait été interprétée
comme une guérison de cette rupture. Saint Bonaventure disait que par la réconciliation
universelle avec toutes les créatures, d’'une certaine maniére, Francgois retournait a I'état
d’'innocence.[40] Loin de ce modele, le péché aujourd’hui se manifeste, avec toute sa force de
destruction, dans les guerres, sous diverses formes de violence et de maltraitance, dans
'abandon des plus fragiles, dans les agressions contre la nature.



23
67. Nous ne sommes pas Dieu. La terre nous précéde et nous a été donnée. Cela permet de
répondre a une accusation lancée contre la pensée judéo-chrétienne : il a été dit que, a partir du
récit de la Genése qui invite a “dominer” la terre (cf. Gn 1, 28), on favoriserait I'exploitation
sauvage de la nature en présentant une image de I'étre humain comme dominateur et destructeur.
Ce n’est pas une interprétation correcte de la Bible, comme la comprend I'Eglise. S'il est vrai que,
parfois, nous les chrétiens avons mal interprété les Ecritures, nous devons rejeter aujourd’hui
avec force que, du fait d’avoir été créés a I'image de Dieu et de la mission de dominer la terre,
découle pour nous une domination absolue sur les autres créatures. Il est important de lire les
textes bibliques dans leur contexte, avec une herméneutique adéquate, et de se souvenir qu’ils
nous invitent a “cultiver et garder” le jardin du monde (cf. Gn 2, 15). Alors que “cultiver” signifie
labourer, défricher ou travailler, “garder” signifie protéger, sauvegarder, préserver, soigner,
surveiller. Cela implique une relation de réciprocité responsable entre I'étre humain et la nature.
Chaque communauté peut prélever de la bonté de la terre ce qui lui est nécessaire pour survivre,
mais elle a aussi le devoir de la sauvegarder et de garantir la continuité de sa fertilité pour les
générations futures ; car, en définitive, « au Seigneur la terre » (Ps 24, 1), a lui appartiennent « la
terre et tout ce qui s’y trouve » (Dt 10, 14). Pour cette raison, Dieu dénie toute prétention de
propriété absolue : « La terre ne sera pas vendue avec perte de tout droit, car la terre
m’appartient, et vous n’étes pour moi que des étrangers et des hotes » (Lv 25, 23).

68. Cette responsabilité vis-a-vis d’'une terre qui est a Dieu implique que I'étre humain, doué
d’intelligence, respecte les lois de la nature et les délicats équilibres entre les étres de ce monde,
parce que « lui commanda, eux furent créés, il les posa pour toujours et a jamais sous une loi qui
jamais ne passera » (Ps 148, 5b-6). C’est pourquoi la législation biblique s’attarde a proposer a
I'étre humain diverses normes, non seulement en relation avec ses semblables, mais aussi en
relation avec les autres étres vivants : « Si tu vois tomber en chemin I'ane ou le boeuf de ton frére,
tu ne te déroberas pas [...] Si tu rencontres en chemin un nid avec des oisillons ou des ceufs, sur
un arbre ou par terre, et que la mére soit posée sur les oisillons ou les ceufs, tu ne prendras pas la
mere sur les petits » (Dt 22, 4.6). Dans cette perspective, le repos du septiéme jour n’est pas
proposé seulement a I'étre humain, mais aussi « afin que se reposent ton ane et ton boeuf » (Ex
23, 12). Nous nous apercevons ainsi que la Bible ne donne pas lieu a un anthropocentrisme
despotique qui se désintéresserait des autres créatures.

69. En méme temps que nous pouvons faire un usage responsable des choses, nous sommes
appelés a reconnaitre que les autres étres vivants ont une valeur propre devant Dieu et, « par leur
simple existence ils le bénissent et lui rendent gloire »[41], puisque « le Seigneur se réjouit en ses
ceuvres » (Ps 104, 31). Précisément en raison de sa dignité unique et par le fait d’étre doué
d’intelligence, I'étre humain est appelé a respecter la création avec ses lois internes, car « le
Seigneur, par la sagesse, a fondé la terre » (Pr 3, 19). Aujourd'hui 'Eglise ne dit pas seulement
que les autres créatures sont complétement subordonnées au bien de 'homme, comme si elles
n’avaient aucune valeur en elles-mémes et que nous pouvions en disposer a volonté. Pour cette
raison, les Evéques d’Allemagne ont enseigné au sujet des autres créatures qu’« on pourrait



24
parler de la priorité de I'étre sur le fait d’étre utile »[42]. Le Catéchisme remet en cause, de
maniére trés directe et insistante, ce qui serait un anthropocentrisme déviant : « Chaque créature
possede sa bonté et sa perfection propres [...] Les différentes créatures, voulues en leur étre
propre, reflétent, chacune a sa fagon, un rayon de la sagesse et de la bonté infinies de Dieu. C’est
pour cela que ’lhomme doit respecter la bonté propre de chaque créature pour éviter un usage
désordonné des choses ».[43]

70. Dans le récit concernant Cain et Abel, nous voyons que la jalousie a conduit Cain a
commettre l'injustice extréme contre son frére. Ce qui a provoqué a son tour une rupture de la
relation entre Cain et Dieu, et entre Cain et la terre dont il a été exilé. Ce passage est résumé
dans la conversation dramatique entre Dieu et Cain. Dieu demande : « Ou est ton frere Abel ? ».
Cain répond qu'’il ne sait pas et Dieu insiste : « Qu’as-tu fait ? Ecoute le sang de ton frére crier
vers moi du sol ! Maintenant, sois maudit et chassé du sol fertile » (Gn 4, 9-11). La négligence
dans la charge de cultiver et de garder une relation adéquate avec le voisin, envers lequel jai le
devoir d’attention et de protection, détruit ma relation intérieure avec moi-méme, avec les autres,
avec Dieu et avec la terre. Quand toutes ces relations sont négligées, quand la justice n’habite
plus la terre, la Bible nous dit que toute la vie est en danger. C’est ce que nous enseigne le récit
sur Noé, quand Dieu menace d’exterminer ’lhumanité en raison de son incapacité constante a
vivre a la hauteur des exigences de justice et de paix : « La fin de toute chair est arrivée, je l'ai
décidé, car la terre est pleine de violence a cause des hommes » (Gn 6, 13). Dans ces récits si
anciens, emprunts de profond symbolisme, une conviction actuelle était déja présente : tout est
lié, et la protection authentique de notre propre vie comme de nos relations avec la nature est
inséparable de la fraternité, de la justice ainsi que de la fidélité aux autres.

71. Méme si « la méchanceté de 'lhomme était grande sur la terre » (Gn 6, 5) et que Dieu « se
repentit d’avoir fait 'Thomme sur la terre » (Gn 6, 6), il a cependant décidé d’ouvrir un chemin de
salut a travers Noé qui était resté intégre et juste. Ainsi, il a donné a ’hnumanité la possibilité d’un
nouveau commencement. |l suffit d’'un étre humain bon pour qu'’il y ait de I'espérance ! La tradition
biblique établit clairement que cette réhabilitation implique la redécouverte et le respect des
rythmes inscrits dans la nature par la main du Créateur. Cela se voit, par exemple, dans la loi sur
le Sabbat. Le septieme jour, Dieu se reposa de toutes ses ceuvres. Il ordonna a Israél que chaque
septiéme jour soit un jour de repos, un Sabbat (cf. Gn 2, 2-3 ; Ex 16, 23 ; 20, 10). Par ailleurs, une
année sabbatique fut également instituée pour Israél et sa terre, tous les sept ans (cf. Lv 25, 1-4),
pendant laquelle un repos complet était accordé a la terre ; on ne semait pas, on moissonnait
seulement ce qui était indispensable pour subsister et offrir 'hospitalité (cf. Lv 25, 4-6). Enfin,
passées sept semaines d’années, c’est-a-dire quarante-neuf ans, le Jubilé était célébré, année de
pardon universel et d’« affranchissement de tous les habitants » (Lv 25, 10). Le développement de
cette |égislation a cherché a assurer I'équilibre et I'équité dans les relations de I'étre humain avec
ses semblables et avec la terre ou il vivait et travaillait. Mais en méme temps c’était une
reconnaissance que le don de la terre, avec ses fruits, appartient a tout le peuple. Ceux qui
cultivaient et gardaient le territoire devaient en partager les fruits, spécialement avec les pauvres,



25
les veuves, les orphelins et les étrangers : « Lorsque vous récolterez la moisson de votre pays,
VOus ne moissonnerez pas jusqu’a I'extréme bout du champ. Tu ne glaneras pas ta moisson, tu ne
grappilleras pas ta vigne et tu ne ramasseras pas les fruits tombés dans ton verger. Tu les
abandonneras au pauvre et a I'étranger » (Lv 19, 9-10).

72. Les Psaumes invitent souvent I'étre humain a louer le Dieu créateur : « qui affermit la terre sur
les eaux, car éternel est son amour ! » (Ps 136, 6). Mais ils invitent aussi les autres créatures a le
louer : « Louez-le Soleil et Lune, louez-le, tous les astres de lumiére ; louez-le, cieux des cieux, et
les eaux par-dessus les cieux ! Qu’ils louent le nom du Seigneur : lui commanda et ils furent créés
» (Ps 148, 3-5). Nous existons non seulement par le pouvoir de Dieu, mais aussi face a lui et prés
de lui. C’est pourquoi nous I'adorons.

73. Les écrits des prophetes invitent a retrouver la force dans les moments difficiles en
contemplant le Dieu tout-puissant qui a créé 'univers. Le pouvoir infini de Dieu ne nous porte pas
a fuir sa tendresse paternelle, parce qu’en lui affection et vigueur se conjuguent. De fait, toute
saine spiritualité implique en méme temps d’accueillir 'amour de Dieu, et d’adorer avec confiance
le Seigneur pour sa puissance infinie. Dans la Bible, le Dieu qui libére et sauve est le méme qui a
crée l'univers, et ces deux modes divins d’agir sont intimement et inséparablement liés : « Ah
Seigneur, voici que tu as fait le ciel et la terre par ta grande puissance et ton bras étendu. A toi,
rien n'est impossible ! [...] Tu fis sortir ton peuple Israél du pays d’Egypte par signes et prodiges »
(Jr32, 17.21). « Le Seigneur est un Dieu éternel, créateur des extrémités de la terre. |l ne se
fatigue ni ne se lasse, insondable est son intelligence. Il donne la force a celui qui est fatigué, a
celui qui est sans vigueur il prodigue le réconfort » (/s 40, 28b-29).

74. L’expérience de la captivité a Babylone a engendré une crise spirituelle qui a favorisé un
approfondissement de la foi en Dieu, explicitant sa toute-puissance créatrice, pour exhorter le
peuple a retrouver I'espérance dans sa situation malheureuse. Des siécles plus tard, en un autre
moment d’épreuves et de persécution, quand 'Empire romain cherchait a imposer une domination
absolue, les fidéles retrouvaient consolation et espérance en grandissant dans la confiance au
Dieu tout-puissant, et ils chantaient : « Grandes et merveilleuses sont tes ceuvres, Seigneur, Dieu
Maitre-de-tout ; justes et droites sont tes voies, 6 Roi des nations » (Ap 15, 3). S’il a pu créer
l'univers a partir de rien, il peut aussi intervenir dans ce monde et vaincre toute forme de mal. Par
conséquent l'injustice n’est pas invincible.

75. Nous ne pouvons pas avoir une spiritualité qui oublie le Dieu tout-puissant et créateur.
Autrement, nous finirions par adorer d’autres pouvoirs du monde, ou bien nous nous prendrions la
place du Seigneur au point de prétendre piétiner la réalité créée par lui, sans connaitre de limite.
La meilleure maniere de mettre I'étre humain a sa place, et de mettre fin a ses prétentions d’étre
un dominateur absolu de la terre, c’est de proposer la figure d’un Pere créateur et unique maitre
du monde, parce qu’autrement I'étre humain aura toujours tendance a vouloir imposer a la réalité
ses propres lois et intéréts.



26
lll. LE MYSTERE DE L'UNIVERS

76. Pour la tradition judéo-chrétienne, dire “création”, c’est signifier plus que “nature”, parce qu’il y
a un rapport avec un projet de I'amour de Dieu dans lequel chaque créature a une valeur et une
signification. La nature s’entend d’habitude comme un systéme qui s’analyse, se comprend et se
gére, mais la création peut seulement étre comprise comme un don qui surgit de la main ouverte
du Pére de tous, comme une réalité illuminée par I'amour qui nous appelle a une communion
universelle.

77. « Par la parole du Seigneur les cieux ont été faits » (Ps 33, 6). Il nous est ainsi indiqué que le
monde est issu d’'une décision, non du chaos ou du hasard, ce qui le rehausse encore plus. Dans
la parole créatrice il y a un choix libre exprimé. L’'univers n’a pas surgi comme le résultat d’'une
toute puissance arbitraire, d’'une démonstration de force ni d’'un désir d’auto-affirmation. La
création est de I'ordre de 'amour. L’amour de Dieu est la raison fondamentale de toute la création
: « Tu aimes en effet tout ce qui existe, tu n'as de dégout pour rien de ce que tu as fait ; car si tu
avais hai quelque chose, tu ne l'aurais pas formé » (Sg 11, 24). Par conséquent, chaque créature
est I'objet de la tendresse du Pére, qui lui donne une place dans le monde. Méme la vie éphémére
de I'étre le plus insignifiant est I'objet de son amour, et, en ces peu de secondes de son existence,
il Fentoure de son affection. Saint Basile le Grand disait que le Créateur est aussi « la bonté sans
mesure »,[44] et Dante Alighieri parlait de I'« amour qui meut le soleil et les étoiles ».[45] Voila
pourquoi a partir des ceuvres créées, on s’éleve « vers sa miséricorde pleine d’amour ».[46]

78. En méme temps, la pensée judéo-chrétienne a démystifié la nature. Sans cesser de 'admirer
pour sa splendeur et son immensité, elle ne lui a plus attribué de caractére divin. De cette
maniére, notre engagement envers elle est davantage mis en exergue. Un retour a la nature ne
peut se faire au prix de la liberté et de la responsabilité de I'étre humain, qui fait partie du monde
avec le devoir de cultiver ses propres capacités pour le protéger et en développer les potentialités.
Si nous reconnaissons la valeur et la fragilité de la nature, et en méme temps les capacités que le
Créateur nous a octroyées, cela nous permet d’en finir aujourd’hui avec le mythe moderne du
progres matériel sans limite. Un monde fragile, avec un étre humain a qui Dieu en confie le soin,
interpelle notre intelligence pour reconnaitre comment nous devrions orienter, cultiver et limiter
notre pouvoir.

79. Dans cet univers, constitué de systémes ouverts qui entrent en communication les uns avec
les autres, nous pouvons découvrir d'innombrables formes de relations et de participations. Cela
conduit a penser également a 'ensemble comme étant ouvert a la transcendance de Dieu, dans
laquelle il se développe. La foi nous permet d’interpréter le sens et la beauté mystérieuse de ce
qui arrive. La liberté humaine peut offrir son apport intelligent a une évolution positive, mais elle
peut aussi étre a l'origine de nouveaux maux, de nouvelles causes de souffrance et de vrais
reculs. Cela donne lieu a la passionnante et dramatique histoire humaine, capable de se convertir
en un déploiement de libération, de croissance, de salut et d'amour, ou en un chemin de



27
décadence et de destruction mutuelle. Voila pourquoi I'action de I'Eglise ne tente pas seulement
de rappeler le devoir de prendre soin de la nature, mais en méme temps « elle doit aussi surtout
protéger ’homme de sa propre destruction ».[47]

80. Cependant Dieu, qui veut agir avec nous et compte sur notre coopération, est aussi capable
de tirer quelque chose de bon du mal que nous commettons, parce que « I'Esprit Saint posséde
une imagination infinie, propre a I'Esprit divin, qui sait prévoir et résoudre les problémes des
affaires humaines, méme les plus complexes et les plus impénétrables ».[48] Il a voulu se limiter
lui-méme de quelque maniére, en créant un monde qui a besoin de développement, ou beaucoup
de choses que nous considérons mauvaises, dangereuses ou sources de souffrances, font en
réalité partie des douleurs de I'enfantement qui nous stimulent a collaborer avec le Créateur.[49] Il
est présent au plus intime de toute chose, sans conditionner 'autonomie de sa créature, et cela
aussi donne lieu a 'autonomie légitime des réalités terrestres.[50] Cette présence divine, qui
assure la permanence et le développement de tout étre, « est la continuation de I'action créatrice
».[51] L’Esprit de Dieu a rempli I'univers de potentialités qui permettent que, du sein méme des
choses, quelque chose de nouveau peut surgir : « La nature n’est rien d’autre que la
connaissance d’un certain art, concrétement I'art divin inscrit dans les choses, et par lequel les
choses elles-mémes se meuvent vers une fin déterminée. Comme si I'artisan constructeur de
navires pouvait accorder au bois de pouvoir se modifier de lui-méme pour prendre la forme de
navire ».[52]

81. Bien que I'étre humain suppose aussi des processus évolutifs, il implique une nouveauté qui
n’est pas complétement explicable par I'évolution d’autres systemes ouverts. Chacun de nous a,
en soi, une identité personnelle, capable d’entrer en dialogue avec les autres et avec Dieu lui-
méme. La capacité de réflexion, I'argumentation, la créativité, l'interprétation, I'élaboration
artistique, et d’autres capacités inédites, montrent une singularité qui transcende le domaine
physique et biologique. La nouveauté qualitative qui implique le surgissement d’un étre personnel
dans l'univers matériel suppose une action directe de Dieu, un appel particulier a la vie et a la
relation d’un Tu avec un autre tu. A partir des récits bibliques, nous considérons I'étre humain
comme un sujet, qui ne peut jamais étre réduit a la catégorie d’objet.

82. Mais il serait aussi erroné de penser que les autres étres vivants doivent étre considérés
comme de purs objets, soumis a la domination humaine arbitraire. Quand on propose une vision
de la nature uniquement comme objet de profit et d’intérét, cela a aussi de sérieuses
conséquences sur la société. La vision qui consolide I'arbitraire du plus fort a favorisé d'immenses
inégalités, injustices et violences pour la plus grande partie de 'humanité, parce que les
ressources finissent par appartenir au premier qui arrive ou qui a plus de pouvoir : le gagnant
emporte tout. L’idéal d’harmonie, de justice, de fraternité et de paix que propose Jésus est aux
antipodes d’un pareil modele, et il I'exprimait ainsi avec respect aux pouvoirs de son époque : «
Les chefs des nations dominent sur elles en maitres, et les grands leur font sentir leur pouvoir. Il
n’en doit pas étre ainsi parmi vous : au contraire, celui qui voudra devenir grand parmi vous sera



28
votre serviteur» (Mt 20, 25-26).

83. L’aboutissement de la marche de l'univers se trouve dans la plénitude de Dieu, qui a été
atteinte par le Christ ressuscité, axe de la maturation universelle.[53] Nous ajoutons ainsi un
argument de plus pour rejeter toute domination despotique et irresponsable de I'étre humain sur
les autres créatures. La fin ultime des autres créatures, ce n’est pas nous. Mais elles avancent
toutes, avec nous et par nous, jusqu’au terme commun qui est Dieu, dans une plénitude
transcendante ou le Christ ressuscité embrasse et illumine tout ; car I'étre humain, doué
d’intelligence et d’amour, attiré par la plénitude du Christ, est appelé a reconduire toutes les
créatures a leur Créateur.

IV. LE MESSAGE DE CHAQUE CREATURE
DANS L’'HARMONIE DE TOUTE LA CREATION

84. Quand nous insistons pour dire que I'étre humain est image de Dieu, cela ne doit pas nous
porter a oublier que chaque créature a une fonction et qu’aucune n’est superflue. Tout l'univers
matériel est un langage de I'amour de Dieu, de sa tendresse démesurée envers nous. Le sol,
'eau, les montagnes, tout est caresse de Dieu. L’histoire de I'amitié de chacun avec Dieu se
déroule toujours dans un espace geéographique qui se transforme en un signe éminemment
personnel, et chacun de nous a en mémoire des lieux dont le souvenir lui fait beaucoup de bien.
Celui qui a grandi dans les montagnes, ou qui, enfant, s’asseyait pour boire I'eau au ruisseau, ou
qui jouait sur une place de son quartier, quand il retourne sur ces lieux se sent appelé a retrouver
sa propre identité.

85. Dieu a écrit un beau livre « dont les lettres sont représentées par la multitude des créatures
présentes dans l'univers ».[54] Les Evéques du Canada ont souligné a juste titre qu'aucune
créature ne reste en dehors de cette manifestation de Dieu : « Des vues panoramiques les plus
larges a la forme de vie la plus infime, la nature est une source constante d’émerveillement et de
crainte. Elle est, en outre, une révélation continue du divin ».[55] Les Evéques du Japon, pour leur
part, ont rappelé une chose tres suggestive : « Entendre chaque créature chanter ’hymne de son
existence, c’est vivre joyeusement dans I'amour de Dieu et dans I'espérance ».[56] Cette
contemplation de la création nous permet de découvrir a travers chaque chose un enseignement
que Dieu veut nous transmettre, parce que « pour le croyant contempler la création c’est aussi
écouter un message, entendre une voix paradoxale et silencieuse ».[57] Nous pouvons affirmer
qu’« a coté de la révélation proprement dite, qui est contenue dans les Saintes Ecritures, il y a
donc une manifestation divine dans le soleil qui resplendit comme dans la nuit qui tombe ».[58] En
faisant attention a cette manifestation, I'étre humain apprend a se reconnaitre lui-méme dans la
relation avec les autres créatures : « Je m’exprime en exprimant le monde ; jexplore ma propre
sacralité en déchiffrant celle du monde ».[59]

86. L’ensemble de l'univers, avec ses relations multiples, révele mieux l'inépuisable richesse de



29
Dieu. Saint Thomas d’Aquin faisait remarquer avec sagesse que la multiplicité et la variété
proviennent « de I'intention du premier agent », qui a voulu que « ce qui manque a chaque chose
pour représenter la bonté divine soit suppléé par les autres »,[60] parce qu’« une seule créature
ne saurait suffire a [...] représenter comme il convient »[61] sa bonté. C’est pourquoi nous avons
besoin de saisir la variété des choses dans leurs relations multiples.[62] Par conséquent, on
comprend mieux I'importance et le sens de n’importe quelle créature si on la contemple dans
'ensemble du projet de Dieu. Le Catéchisme I'enseigne ainsi : « L’interdépendance des créatures
est voulue par Dieu. Le soleil et la lune, le cedre et la petite fleur, I'aigle et le moineau : le
spectacle de leurs innombrables diversités et inégalités signifie qu’aucune des créatures ne se
suffit a elle-méme. Elles n’existent qu’en dépendance les unes des autres, pour se compléter
mutuellement, au service les unes des autres ».[63]

87. Quand nous prenons conscience du reflet de Dieu qui se trouve dans tout ce qui existe, le
coeur expérimente le désir d’adorer le Seigneur pour toutes ses créatures, et avec elles, comme
cela est exprimé dans la belle hymne de saint Francois d’Assise :

«Loué sois-tu, mon Seigneur,

avec toutes tes créatures,

spécialement messire frere soleil,

qui est le jour, et par lui tu nous illumines.

Et il est beau et rayonnant avec grande splendeur,
de toi, Tres Haut, il porte le signe.

Loué sois-tu, mon Seigneur,

pour sceur lune et les étoiles,

dans le ciel tu les as formées

claires, précieuses et belles.

Loué sois-tu, mon Seigneur, pour frere vent,
et pour l'air et le nuage et le ciel serein

et tous les temps,

par lesquels a tes créatures tu donnes soutien.
Loué sois-tu, mon Seigneur, pour sceur eau,
qui est trés utile et humble,

et précieuse et chaste.

Loué sois-tu, mon Seigneur, pour frére feu,
par lequel tu illumines la nuit,

et il est beau et joyeux, et robuste et fort ».[64]

88. Les Evéques du Brésil ont souligné que toute la nature, en plus de manifester Dieu, est un lieu
de sa présence. En toute créature habite son Esprit vivifiant qui nous appelle a une relation avec
lui.[65] La découverte de cette présence stimule en nous le développement des « vertus
écologiques ».[66] Mais en disant cela, n'oublions pas qu’il y a aussi une distance infinie entre la



30
nature et le Créateur, et que les choses de ce monde ne possédent pas la plénitude de Dieu.
Autrement, nous ne ferions pas de bien aux créatures, parce que nous ne reconnaitrions pas leur
vraie et propre place, et nous finirions par exiger d’elles ind0ment ce que, en leur petitesse, elles
ne peuvent pas nous donner.

V. UNE COMMUNION UNIVERSELLE

89. Les créatures de ce monde ne peuvent pas étre considérées comme un bien sans propriétaire
: « Tout est a toi, Maitre, ami de la vie » (Sg 11, 26). D’ou la conviction que, créés par le méme
Pére, nous et tous les étres de I'univers, sommes unis par des liens invisibles, et formons une
sorte de famille universelle, une communion sublime qui nous pousse a un respect sacré, tendre
et humble. Je veux rappeler que « Dieu nous a unis si étroitement au monde qui nous entoure,
que la désertification du sol est comme une maladie pour chacun et nous pouvons nous lamenter
sur I'extinction d’'une espece comme si elle était une mutilation ».[67]

90. Cela ne signifie pas que tous les étres vivants sont égaux ni ne retire a I'étre humain sa valeur
particuliere, qui entraine en méme temps une terrible responsabilité. Cela ne suppose pas non
plus une divinisation de la terre qui nous priverait de I'appel a collaborer avec elle et a protéger sa
fragilité. Ces conceptions finiraient par créer de nouveaux déséquilibres pour échapper a la réalité
qui nous interpelle.[68] Parfois on observe une obsession pour nier toute prééminence a la
personne humaine, et il se méne une lutte en faveur d’autres espéces que nous n’engageons pas
pour défendre I'égale dignité entre les étres humains. Il est vrai que nous devons nous préoccuper
que d’autres étres vivants ne soient pas traités de maniére irresponsable. Mais les énormes
inégalités qui existent entre nous devraient nous exaspérer particulierement, parce que nous
continuons a tolérer que les uns se considérent plus dignes que les autres. Nous ne nous rendons
plus compte que certains croupissent dans une misére dégradante, sans réelle possibilité d’en
sortir, alors que d’autres ne savent méme pas quoi faire de ce qu’ils possédent, font étalage avec
vanité d’une soi-disant supériorité, et laissent derriere eux un niveau de gaspillage qu’il serait
impossible de généraliser sans anéantir la planéte. Nous continuons a admettre en pratique que
les uns se sentent plus humains que les autres, comme s’ils étaient nés avec de plus grands
droits.

91. Le sentiment d’'union intime avec les autres étres de la nature ne peut pas étre réel si en
méme temps il N’y a pas dans le cceur de la tendresse, de la compassion et de |la préoccupation
pour les autres étres humains. L’'incohérence est évidente de la part de celui qui lutte contre le
trafic d’'animaux en voie d’extinction mais qui reste complétement indifférent face a la traite des
personnes, se désintéresse des pauvres, ou s’emploie a détruire un autre étre humain qui lui
déplait. Ceci met en péril le sens de la lutte pour I'environnement. Ce n’est pas un hasard si dans
’hymne a la création ou saint Francgois loue Dieu pour ses créatures, il ajoute ceci : « Loué sois-tu,
mon Seigneur, pour ceux qui pardonnent par amour pour toi ». Tout est lié. Il faut donc une
préoccupation pour I'environnement unie a un amour sincére envers les étres humains, et a un



31
engagement constant pour les problémes de la société.

92. D’autre part, quand le cceur est authentiquement ouvert a une communion universelle, rien ni
personne n’est exclu de cette fraternité. Par conséquent, il est vrai aussi que l'indifférence ou la
cruauté envers les autres créatures de ce monde finissent toujours par s’étendre, d’'une maniére
ou d’'une autre, au traitement que nous réservons aux autres étres humains. Le cceur est unique,
et la méme misére qui nous porte a maltraiter un animal ne tarde pas a se manifester dans la
relation avec les autres personnes. Toute cruauté sur une quelconque créature « est contraire a la
dignité humaine».[69] Nous ne pouvons pas considérer que nous aimons beaucoup si nous
excluons de nos intéréts une partie de la réalité : « Paix, justice et sauvegarde de la création sont
trois thémes absolument liés, qui ne pourront pas étre mis a part pour étre traités séparément
sous peine de tomber de nouveau dans le réductionnisme ».[70] Tout est lié, et, comme étres
humains, nous sommes tous unis comme des fréres et des sceurs dans un merveilleux
peélerinage, entrelacés par 'amour que Dieu porte a chacune de ses créatures et qui nous unit
aussi, avec une tendre affection, a frére soleil, a soeur lune, a sceur riviére et a mére terre.

VI. LA DESTINATION COMMUNE DES BIENS

93. Aujourd’hui croyants et non croyants, nous sommes d’accord sur le fait que la terre est
essentiellement un héritage commun, dont les fruits doivent bénéficier a tous. Pour les croyants
cela devient une question de fidélité au Créateur, puisque Dieu a créé le monde pour tous. Par
conséquent, toute approche écologique doit incorporer une perspective sociale qui prenne en
compte les droits fondamentaux des plus défavorisés. Le principe de subordination de la propriété
privée a la destination universelle des biens et, par conséquent, le droit universel a leur usage, est
une “regle d’or” du comportement social, et « le premier principe de tout I'ordre éthico-social ».[71]
La tradition chrétienne n’a jamais reconnu comme absolu ou intouchable le droit a la propriété
privée, et elle a souligné la fonction sociale de toute forme de propriété privée. Saint Jean-Paul
a rappelé avec beaucoup de force cette doctrine en affirmant que « Dieu a donné la terre a tout le
genre humain pour qu’elle fasse vivre tous ses membres, sans exclure ni privilégier personne
».[72] Ce sont des paroles denses et fortes. Il a souligné qu’« un type de développement qui ne
respecterait pas et n’encouragerait pas les droits humains, personnels et sociaux, économiques et
politiques, y compris les droits des nations et des peuples, ne serait pas non plus digne de
I’'homme ».[73] Avec une grande clarté, il a expliqué que « 'Eglise défend, certes, le droit a la
propriété privée, mais elle enseigne avec non moins de clarté que sur toute propriété pése
toujours une hypothéque sociale, pour que les biens servent a la destination générale que Dieu
leur a donnée ».[74] Par conséquent, il a rappelé qu’« il n'est [...] pas permis, parce que cela n’est
pas conforme au dessein de Dieu, de gérer ce don d’'une maniére telle que tous ces bienfaits
profitent seulement a quelques uns ».[75] Cela remet sérieusement en cause les habitudes
injustes d’'une partie de 'lhumanité.[76]

94. Le riche et le pauvre ont une égale dignité parce que « le Seigneur les a faits tous les deux »



32
(Pr22, 2), « petits et grands, c’est lui qui les a faits » (Sg 6, 7), et « il fait lever son soleil sur les
meéchants et sur les bons » (Mt 5, 45). Cela a des conséquences pratiques, comme celles qu’ont
énoncées les Evéques du Paraguay : « Tout paysan a le droit naturel de posséder un lot de terre
raisonnable, ou il puisse établir sa demeure, travailler pour la subsistance de sa famille et avoir la
sécurité de I'existence. Ce droit doit &tre garanti pour que son exercice ne soit pas illusoire mais
réel. Cela signifie que, en plus du titre de propriété, le paysan doit compter sur les moyens
d’éducation technique, sur des crédits, des assurances et la commercialisation ».[77]

95. L’environnement est un bien collectif, patrimoine de toute '’humanité, sous la responsabilité de
tous. Celui qui s’approprie quelque chose, c’est seulement pour 'administrer pour le bien de tous.
Si nous ne le faisons pas, nous chargeons notre conscience du poids de nier I'existence des
autres. Pour cette raison, les Evéques de Nouvelle Zélande se sont demandés ce que le
commandement « tu ne tueras pas » signifie quand « vingt pour cent de la population mondiale
consomment les ressources de telle maniére qu’ils volent aux nations pauvres, et aux futures
générations, ce dont elles ont besoin pour survivre ».[78]

VII. LE REGARD DE JESUS

96. Jésus reprend la foi biblique au Dieu créateur et met en relief un fait fondamental : Dieu est
Pére (cf. Mt 11, 25). Dans les dialogues avec ses disciples, Jésus les invitait a reconnaitre la
relation paternelle que Dieu a avec toutes ses créatures, et leur rappelait, avec une émouvante
tendresse, comment chacune d’elles est importante aux yeux de celui-ci : « Ne vend-on pas cinq
passereaux pour deux as ? Et pas un d’entre eux n’est en oubli devant Dieu » (Lc 12, 6). «
Regardez les oiseaux du ciel : ils ne séement ni ne moissonnent ni ne recueillent en des greniers,
et votre Pére céleste les nourrity (Mt 6, 26).

97. Le Seigneur pouvait inviter les autres a étre attentifs a la beauté qu’il y a dans le monde, parce
qu’il était lui-méme en contact permanent avec la nature et y prétait une attention pleine
d’affection et de stupéfaction. Quand il parcourait chaque coin de sa terre, il s’arrétait pour
contempler la beauté semée par son Pére, et il invitait ses disciples a reconnaitre dans les choses
un message divin : « Levez les yeux et regardez les champs, ils sont blancs pour la moisson » (Jn
4, 35). « Le Royaume des Cieux est semblable a un grain de sénevé qu’'un homme a pris et semé
dans son champ. C’est bien la plus petite de toutes les graines, mais quand il a poussé, c’est la
plus grande des plantes potagéres, qui devient méme un arbre » (Mt 13, 31-32).

98. Jésus vivait en pleine harmonie avec la création, et les autres s’en émerveillaient : « Quel est
donc celui-ci pour que méme la mer et les vents lui obéissent ? » (Mt 8, 27). Il n’apparaissait pas
comme un ascéte séparé du monde ou un ennemi des choses agréables de la vie. Il disait, se
référant a lui-méme : « Vient le Fils de ’lhomme, mangeant et buvant, et I'on dit : voila un glouton
et un ivrogne» (Mt 11, 19). Il était loin des philosophies qui dépréciaient le corps, la matiére et les
choses de ce monde. Cependant, ces dualismes malsains en sont arrivés a avoir une influence



33
importante chez certains penseurs chrétiens au long de I'histoire, et ont défiguré I'Evangile. Jésus
travaillait de ses mains, au contact direct quotidien avec la matiére créée par Dieu pour lui donner
forme avec son habileté d’artisan. Il est frappant que la plus grande partie de sa vie ait été
consacrée a cette tache, dans une existence simple qui ne suscitait aucune admiration. « N’est-il
pas le charpentier, le fils de Marie ?» (Mc 6, 3). Il a sanctifié de cette maniére le travail et lui a
conféré une valeur particuliere pour notre maturation. Saint Jean-Paul Il enseignait qu’« en
supportant la peine du travail en union avec le Christ crucifié pour nous, ’lhomme collabore en
quelque maniére avec le Fils de Dieu a la Rédemption ».[79]

99. Pour la compréhension chrétienne de la réalité, le destin de toute la création passe par le
mystére du Christ, qui est présent depuis I'origine de toutes choses : « Tout est créé par lui et
pour lui » (Col 1, 16).[80] Le Prologue de I'Evangile de Jean (1, 1-18) montre I'activité créatrice du
Christ comme Parole divine (Logos). Mais ce prologue surprend en affirmant que cette Parole «
s’est faite chair » (Jn 1, 14). Une Personne de la Trinité s’est insérée dans le cosmos crég, eny
liant son sort jusqu’a la croix. Dés le commencement du monde, mais de maniére particuliére
depuis I'lncarnation, le mystére du Christ opere secrétement dans I'ensemble de la réalité
naturelle, sans pour autant en affecter 'autonomie.

100. Le Nouveau Testament ne nous parle pas seulement de Jésus terrestre et de sa relation si
concrete et aimable avec le monde. Il le montre aussi comme ressuscité et glorieux, présent dans
toute la création par sa Seigneurie universelle : « Dieu s’est plu a faire habiter en lui toute
plénitude et par lui a réconcilier tous les étres pour lui, aussi bien sur la terre que dans les cieux,
en faisant la paix par le sang de sa croix » (Col 1, 19-20). Cela nous projette a la fin des temps,
quand le Fils remettra toutes choses au Pere et que « Dieu sera tout en tous » (7Co 15, 28). De
cette maniere, les créatures de ce monde ne se présentent plus a nous comme une réalité
purement naturelle, parce que le Ressuscité les enveloppe mystérieusement et les oriente vers un
destin de plénitude. Méme les fleurs des champs et les oiseaux qu’émerveillé il a contemplés de
ses yeux humains, sont maintenant remplis de sa présence lumineuse.

TROISIEME CHAPITRE

LA RACINE HUMAINE
DE LA CRISE ECOLOGIQUE

101. Il ne sert a rien de décrire les symptémes de la crise écologique, si nous n’en reconnaissons
pas la racine humaine. Il y a une maniére de comprendre la vie et I'activité humaine qui a dévié et
qui contredit la réalité jusqu’a lui nuire. Pourquoi ne pouvons-nous pas nous arréter pour y penser
? Dans cette réflexion, je propose que nous nous concentrions sur le paradigme technocratique
dominant ainsi que sur la place de I'étre humain et de son action dans le monde.



34
l. LA TECHNOLOGIE : CREATIVITE ET POUVOIR

102. L’humanité est entrée dans une ére nouvelle ou le pouvoir technologique nous met a la
croisée des chemins. Nous sommes les héritiers de deux siécles d’énormes vagues de
changement : la machine a vapeur, le chemin de fer, le télégraphe, I'électricité, 'automobile,
I'avion, les industries chimiques, la médecine moderne, I'informatique, et, plus récemment, la
révolution digitale, la robotique, les biotechnologies et les nanotechnologies. Il est juste de se
réjouir face a ces progres, et de s’enthousiasmer devant les grandes possibilités que nous ouvrent
ces constantes nouveautés, parce que « la science et la technologie sont un produit merveilleux
de la créativité humaine, ce don de Dieu ».[81] La modification de la nature a des fins utiles est
une caractéristique de 'humanité depuis ses débuts, et ainsi la technique « exprime la tendance
de I'esprit humain au dépassement progressif de certains conditionnements matériels ».[82] La
technologie a porté reméde a d'innombrables maux qui nuisaient a I'étre humain et le limitaient.
Nous ne pouvons pas ne pas valoriser ni apprécier le progrés technique, surtout dans la
meédecine, I'ingénierie et les communications. Et comment ne pas reconnaitre tous les efforts de
beaucoup de scientifiques et de techniciens qui ont apporté des alternatives pour un
développement durable ?

103. La techno-science, bien orientée, non seulement peut produire des choses réellement
précieuses pour améliorer la qualité de vie de I'étre humain, depuis les objets usuels pour la
maison jusqu’aux grands moyens de transports, ponts, édifices, lieux publics, mais encore est
capable de produire du beau et de “projeter” dans le domaine de la beauté I'étre humain immergé
dans le monde matériel. Peut-on nier la beauté d’un avion, ou de certains gratte-ciels ? Il y a de
belles ceuvres picturales et musicales réalisées grace a l'utilisation de nouveaux instruments
techniques. Ainsi, dans la recherche de la beauté de la part de celui qui produit la technique, et en
celui qui contemple cette beauté, se réalise un saut vers une certaine plénitude proprement
humaine.

104. Mais nous ne pouvons pas ignorer que I'énergie nucléaire, la biotechnologie, I'informatique,
la connaissance de notre propre ADN et d’autres capacités que nous avons acquises, nous
donnent un terrible pouvoir. Mieux, elles donnent a ceux qui ont la connaissance, et surtout le
pouvoir économique d’en faire usage, une emprise impressionnante sur 'ensemble de 'humanité
et sur le monde entier. Jamais 'humanité n’a eu autant de pouvoir sur elle-méme et rien ne
garantit qu’elle s’en servira toujours bien, surtout si I'on considére la maniére dont elle est en train
de l'utiliser. Il suffit de se souvenir des bombes atomiques lancées en plein XXéme siécle, comme
du grand déploiement technologique étalé par le nazisme, par le communisme et par d’autres
régimes totalitaires au service de I'extermination de millions de personnes, sans oublier,
qgu’aujourd’hui, la guerre posséde des instruments toujours plus mortiferes. En quelles mains se
trouve et pourrait se trouver tant de pouvoir ? Il est terriblement risqué qu’il réside en une petite
partie de 'humanité.



35
105. On a tendance a croire « que tout accroissement de puissance est en soi ‘progres’, un degré
plus haut de sécurité, d’utilité, de bien-étre, de force vitale, de plénitude des valeurs »,[83] comme
si la réalité, le bien et la vérité surgissaient spontanément du pouvoir technologique et
économique lui-méme. Le fait est que « ’lhomme moderne n’a pas recu I'éducation nécessaire
pour faire un bon usage de son pouvoir »,[84] parce que 'immense progres technologique n’a pas
été accompagné d’un développement de I'étre humain en responsabilité, en valeurs, en
conscience. Chaque époque tend a développer peu d’auto-conscience de ses propres limites.
C’est pourquoi, il est possible qu’aujourd’hui I’'hnumanité ne se rende pas compte de la gravité des
défis qui se présentent, et « que la possibilité devienne sans cesse plus grande pour ’homme de
mal utiliser sa puissance » quand « existent non pas des normes de liberté, mais de prétendues
nécessités : 'utilité et la sécurité ».[85] L’étre humain n’est pas pleinement autonome. Sa liberté
est affectée quand elle se livre aux forces aveugles de I'inconscient, des nécessités immédiates,
de I'égoisme, de la violence. En ce sens, ’'homme est nu, exposé a son propre pouvoir toujours
grandissant, sans avoir les éléments pour le contrdler. |l peut disposer de mécanismes
superficiels, mais nous pouvons affirmer qu’il lui manque aujourd’hui une éthique solide, une
culture et une spiritualité qui le limitent réellement et le contiennent dans une abnégation lucide.

[l. LA GLOBALISATION
DU PARADIGME TECHNOCRATIQUE

106. Le probleme fondamental est autre, encore plus profond : la maniére dont I'humanité a, de
fait, assumé la technologie et son développement avec un paradigme homogene et
unidimensionnel. Une conception du sujet y est mise en relief qui, progressivement, dans le
processus logique et rationnel, embrasse et ainsi possede I'objet qui se trouve a I'extérieur. Ce
sujet se déploie dans I'élaboration de la méthode scientifique avec son expérimentation, qui est
déja explicitement une technique de possession, de domination et de transformation. C’est
comme si le sujet se trouvait devant quelque chose d’'informe, totalement disponible pour sa
manipulation. L’intervention humaine sur la nature s’est toujours vérifiée, mais longtemps elle a eu
comme caractéristique d’accompagner, de se plier aux possibilités qu’offrent les choses elles-
mémes. Il s’agissait de recevoir ce que la réalité naturelle permet de soi, comme en tendant la
main. Maintenant, en revanche, ce qui intéresse c’est d’extraire tout ce qui est possible des
choses par I'imposition de la main de I'étre humain, qui tend a ignorer ou a oublier la réalité méme
de ce qu'il a devant lui. Voila pourquoi I'étre humain et les choses ont cessé de se tendre
amicalement la main pour entrer en opposition. De 13, on en vient facilement a I'idée d’une
croissance infinie ou illimitée, qui a enthousiasmé beaucoup d’économistes, de financiers et de
technologues. Cela suppose le mensonge de la disponibilité infinie des biens de la planéte, qui
conduit a la “ presser ” jusqu’aux limites et méme au-dela des limites. C’est le faux présupposé «
qu’il existe une quantité illimitée d’énergie et de ressources a utiliser, que leur régénération est
possible dans I'immédiat et que les effets négatifs des manipulations de I'ordre naturel peuvent
étre facilement absorbés ».[86]



36
107. On peut dire, par conséquent, qu’a 'origine de beaucoup de difficultés du monde actuel, il y a
avant tout la tendance, pas toujours consciente, a faire de la méthodologie et des objectifs de la
techno-science un paradigme de compréhension qui conditionne la vie des personnes et le
fonctionnement de la société. Les effets de I'application de ce moule a toute la réalité, humaine et
sociale, se constatent dans la dégradation de I'environnement, mais cela est seulement un signe
du réductionnisme qui affecte la vie humaine et la société dans toutes leurs dimensions. Il faut
reconnaitre que les objets produits par la technique ne sont pas neutres, parce qu’ils créent un
cadre qui finit par conditionner les styles de vie, et orientent les possibilités sociales dans la ligne
des intéréts de groupes de pouvoir déterminés. Certains choix qui paraissent purement
instrumentaux sont, en réalité, des choix sur le type de vie sociale que I'on veut développer.

108. Il n’est pas permis de penser qu'il est possible de défendre un autre paradigme culturel, et de
se servir de la technique comme d’un pur instrument, parce qu’aujourd’hui le paradigme
technocratique est devenu tellement dominant qu'’il est trés difficile de faire abstraction de ses
ressources, et il est encore plus difficile de les utiliser sans étre dominé par leur logique. C’est
devenu une contre-culture de choisir un style de vie avec des objectifs qui peuvent étre, au moins
en partie, indépendants de la technique, de ses coults, comme de son pouvoir de globalisation et
de massification. De fait, la technique a un penchant pour chercher a tout englober dans sa
logique de fer, et 'Thomme qui posséde la technique « sait que, en derniére analyse, ce qui est en
jeu dans la technique, ce n’est ni I'utilité, ni le bien-étre, mais la domination : une domination au
sens le plus extréme de ce terme ».[87] Et c’est pourquoi « il cherche a saisir les éléments de la
nature comme ceux de I'existence humaine ».[88] La capacité de décision, la liberté la plus
authentique et I'espace pour une créativité alternative des individus, sont réduits.

109. Le paradigme technocratique tend aussi a exercer son emprise sur I'économie et la politique.
L’économie assume tout le développement technologique en fonction du profit, sans préter
attention a d’éventuelles conséquences négatives pour I'étre humain. Les finances étouffent
I’économie réelle. Les lecons de la crise financiere mondiale n’ont pas été retenues, et on prend
en compte les lecons de la détérioration de I'environnement avec beaucoup de lenteur. Dans
certains cercles on soutient que 'économie actuelle et la technologie résoudront tous les
problemes environnementaux. De méme on affirme, en langage peu académique, que les
problemes de la faim et de la misére dans le monde auront une solution simplement grace a la
croissance du marché. Ce n’est pas une question de validité de théories économiques, que peut-
étre personne aujourd’hui n'ose défendre, mais de leur installation de fait dans le développement
de I'économie. Ceux qui n’affirment pas cela en paroles le soutiennent dans les faits quand une
juste dimension de la production, une meilleure répartition des richesses, une sauvegarde
responsable de I'environnement et les droits des générations futures ne semblent pas les
préoccuper. Par leurs comportements, ils indiquent que I'objectif de maximiser les bénéfices est
suffisant. Mais le marché ne garantit pas en soi le développement humain intégral ni I'inclusion
sociale.[89] En attendant, nous avons un « surdéveloppement, ou consommation et gaspillage
vont de pair, ce qui contraste de fagon inacceptable avec des situations permanentes de misére



37
déshumanisante » ;[90] et les institutions économiques ainsi que les programmes sociaux qui
permettraient aux plus pauvres d’accéder réguliérement aux ressources de base ne se mettent
pas en place assez rapidement. On n’a pas encore fini de prendre en compte les racines les plus
profondes des déréglements actuels qui sont en rapport avec l'orientation, les fins, le sens et le
contexte social de la croissance technologique et économique.

110. La spécialisation de la technologie elle-méme implique une grande difficulté pour regarder
'ensemble. La fragmentation des savoirs sert dans la réalisation d’applications concrétes, mais
elle améne en général a perdre le sens de la totalité, des relations qui existent entre les choses,
d’'un horizon large qui devient sans importance. Cela méme empéche de trouver des chemins
adéquats pour résoudre les problemes les plus complexes du monde actuel, surtout ceux de
'environnement et des pauvres, qui ne peuvent pas étre abordés d’un seul regard ou selon un
seul type d’intéréts. Une science qui prétendrait offrir des solutions aux grandes questions devrait
nécessairement prendre en compte tout ce qu’a produit la connaissance dans les autres
domaines du savoir, y compris la philosophie et I'éthique sociale. Mais c’est une habitude difficile
a prendre aujourd’hui. C’est pourquoi de véritables horizons éthiques de référence ne peuvent pas
non plus étre reconnus. La vie est en train d’étre abandonnée aux circonstances conditionnées
par la technique, comprise comme le principal moyen d’interpréter I'existence. Dans la réalité
concréte qui nous interpelle, divers symptédmes apparaissent qui montrent cette erreur, comme la
dégradation de I'environnement, 'angoisse, la perte du sens de la vie et de la cohabitation. On
voit ainsi, une fois de plus, que « la réalité est supérieure a l'idée ».[91]

111. La culture écologique ne peut pas se réduire a une série de réponses urgentes et partielles
aux problémes qui sont en train d’apparaitre par rapport a la dégradation de I'environnement, a
I'épuisement des réserves naturelles et a la pollution. Elle devrait étre un regard différent, une
pensée, une politique, un programme éducatif, un style de vie et une spiritualité qui constitueraient
une résistance face a 'avancée du paradigme technocratique. Autrement, méme les meilleures
initiatives écologiques peuvent finir par s’enfermer dans la méme logique globalisée. Chercher
seulement un remede technique a chaque probléeme environnemental qui surgit, c’est isoler des
choses qui sont entrelacées dans la réalité, et c’est se cacher les vraies et plus profondes
questions du systeme mondial.

112. Cependant, il est possible d’élargir de nouveau le regard, et la liberté humaine est capable de
limiter la technique, de I'orienter, comme de |la mettre au service d’un autre type de progreés, plus
sain, plus humain, plus social, plus intégral. La libération par rapport au paradigme technocratique
régnant a lieu, de fait, en certaines occasions, par exemple, quand des communautés de petits
producteurs optent pour des systémes de production moins polluants, en soutenant un mode de
vie, de bonheur et de cohabitation non consumériste ; ou bien quand la technique est orientée
prioritaire- ment pour résoudre les problemes concrets des autres, avec la passion de les aider a
vivre avec plus de dignité et moins de souffrances ; de méme quand I'intention créatrice du beau
et sa contemplation arrivent a dépasser le pouvoir objectivant en une sorte de salut qui se réalise



38
dans le beau et dans la personne qui le contemple. L’authentique humanité, qui invite a une
nouvelle synthése, semble habiter au milieu de la civilisation technologique presque de maniére
imperceptible, comme le brouillard qui filtre sous une porte close. Serait-ce une promesse
permanente, malgré tout, jaillissant comme une résistance obstinée de ce qui est authentique ?

113. D’autre part, les gens ne semblent plus croire en un avenir heureux, ils ne mettent pas
aveuglément leur confiance dans un lendemain meilleur a partir des conditions actuelles du
monde et des capacités techniques. lls prennent conscience que les avancées de la science et de
la technique ne sont pas équivalentes aux avancées de 'humanité et de I'histoire, et ils pergoivent
que les chemins fondamentaux sont autres pour un avenir heureux. Cependant, ils ne s’imaginent
pas pour autant renoncer aux possibilités qu’offre la technologie. L’humanité s’est profondément
transformée, et 'accumulation des nouveautés continuelles consacre une fugacité qui nous mene
dans une seule direction, a la surface des choses. Il devient difficile de nous arréter pour retrouver
la profondeur de la vie. S'il est vrai que 'architecture refléte I'esprit d’'une époque, les
meégastructures et les maisons en séries expriment I'esprit de la technique globalisée, ou la
nouveauté permanente des produits s’unit a un pesant ennui. Ne nous résignons pas a cela, et ne
renongons pas a nous interroger sur les fins et sur le sens de toute chose. Autrement, nous
légitimerions la situation actuelle et nous aurions besoin de toujours plus de succédanés pour
supporter le vide.

114. Ce qui arrive en ce moment nous met devant 'urgence d’avancer dans une révolution
culturelle courageuse. La science et la technologie ne sont pas neutres, mais peuvent impliquer,
du début a la fin d’'un processus, diverses intentions et possibilités, et elles peuvent se configurer
de différentes maniéres. Personne ne prétend vouloir retourner a 'époque des cavernes,
cependant il est indispensable de ralentir la marche pour regarder la réalité d’'une autre maniére,
recueillir les avancées positives et durables, et en méme temps récupérer les valeurs et les
grandes finalités qui ont été détruites par une frénésie mégalomane.

lll. CRISE ET CONSEQUENCES
DE L’ANTHROPOCENTRISME MODERNE

115. L’anthropocentrisme moderne, paradoxalement, a fini par mettre la raison technique au-
dessus de la réalité, parce que I'étre humain « n’a plus le sentiment ni que la nature soit une
norme valable, ni qu’elle lui offre un refuge vivant. Il la voit sans suppositions préalables,
objectivement, sous la forme d’'un espace et d’'une matiére pour une ceuvre ou I'on jette tout, peu
importe ce qui en résultera ».[92] De cette maniére, la valeur que posséde le monde en lui-méme
s’affaiblit. Mais si I'’étre humain ne redécouvre pas sa véritable place, il ne se comprend pas bien
lui-méme et finit par contredire sa propre réalité : « Non seulement la terre a été donnée par Dieu
a ’'homme, qui doit en faire usage dans le respect de l'intention primitive, bonne, dans laquelle elle
a été donnée, mais ’lhomme, lui aussi, est donné par Dieu a lui-méme et il doit donc respecter la
structure naturelle et morale dont il a été doté».[93]



39
116. Dans la modernité, il y a eu une grande démesure anthropocentrique qui, sous d’autres
formes, continue aujourd’hui a nuire a toute référence commune et a toute tentative pour renforcer
les liens sociaux. C’est pourquoi, le moment est venu de préter de nouveau attention a la réalité
avec les limites qu’elle impose, et qui offrent a leur tour la possibilité d’'un développement humain
et social plus sain et plus fécond. Une présentation inadéquate de I'anthropologie chrétienne a pu
conduire a soutenir une conception erronée de la relation entre I'étre humain et le monde. Un réve
prométhéen de domination sur le monde s’est souvent transmis, qui a donné l'impression que la
sauvegarde de la nature est pour les faibles. La fagon correcte d’interpréter le concept d’étre
humain comme “seigneur” de l'univers est plutot celle de le considérer comme administrateur
responsable.[94]

117. Le manque de préoccupation pour mesurer les préjudices causés a la nature et I'impact
environnemental des décisions est seulement le reflet le plus visible d’un désintérét pour
reconnaitre le message que la nature porte inscrit dans ses structures mémes. Quand on ne
reconnait pas, dans la réalité méme, la valeur d’un pauvre, d’'un embryon humain, d’une personne
vivant une situation de handicap — pour prendre seulement quelques exemples — on écoutera
difficilement les cris de la nature elle-méme. Tout est lié. Si I'étre humain se déclare autonome par
rapport a la réalité et qu’il se pose en dominateur absolu, la base méme de son existence
s’écroule, parce qu’« au lieu de remplir son réle de collaborateur de Dieu dans 'ceuvre de la
création, 'homme se substitue a Dieu et ainsi finit par provoquer la révolte de la nature ».[95]

118. Cette situation nous conduit a une schizophrénie permanente, qui va de I'exaltation
technocratique qui ne reconnait pas aux autres étres une valeur propre, a la réaction qui nie toute
valeur particuliére a I'étre humain. Mais on ne peut pas faire abstraction de 'lhumanité. Il n’y aura
pas de nouvelle relation avec la nature sans un étre humain nouveau. Il n’y a pas d’écologie sans
anthropologie adéquate. Quand la personne humaine est considérée seulement comme un étre
parmi d’autres, qui procéderait des jeux du hasard ou d’un déterminisme physique, « la
conscience de sa responsabilité risque de s’atténuer dans les esprits ».[96] Un anthropocentrisme
dévié ne doit pas nécessairement faire place a un “bio-centrisme”, parce que cela impliquerait
d’introduire un nouveau déséquilibre qui, non seulement ne résoudrait pas les problémes mais en
ajouterait d’autres. On ne peut pas exiger de I'étre humain un engagement respectueux envers le
monde si on ne reconnait pas et ne valorise pas en méme temps ses capacités particuliéres de
connaissance, de volonté, de liberté et de responsabilité.

119. La critique de I'anthropocentrisme dévié ne devrait pas non plus faire passer au second plan
la valeur des relations entre les personnes. Si la crise écologique est I'éclosion ou une
manifestation extérieure de la crise éthique, culturelle et spirituelle de la modernité, nous ne
pouvons pas prétendre soigner notre relation a la nature et a 'environnement sans assainir toutes
les relations fondamentales de I'étre humain. Quand la pensée chrétienne revendique une valeur
particuliere pour I'étre humain supérieure a celle des autres créatures, cela donne lieu a une
valorisation de chaque personne humaine, et entraine la reconnaissance de I'autre. L’'ouverture a



40
un “tu ” capable de connaitre, d’aimer, et de dialoguer continue d’étre la grande noblesse de la
personne humaine. C’est pourquoi, pour une relation convenable avec le monde créég, il n'est pas
nécessaire d’affaiblir la dimension sociale de I'étre humain ni sa dimension transcendante, son
ouverture au “ Tu ” divin. En effet, on ne peut pas envisager une relation avec I'environnement
isolée de la relation avec les autres personnes et avec Dieu. Ce serait un individualisme
romantique, déguisé en beauté écologique, et un enfermement asphyxiant dans I'immanence.

120. Puisque tout est lié, la défense de la nature n’est pas compatible non plus avec la justification
de l'avortement. Un chemin éducatif pour accueillir les personnes faibles de notre entourage, qui
parfois dérangent et sont inopportunes, ne semble pas praticable si 'on ne protége pas I'embryon
humain, méme si sa venue cause de la géne et des difficultés : « Si la sensibilité personnelle et
sociale a I'accueil d’'une nouvelle vie se perd, alors d’autres formes d’accueil utiles a la vie sociale
se dessechent ».[97]

121. Le développement d’une nouvelle synthése qui dépasse les fausses dialectiques des
derniers siécles reste en suspens. Le christianisme lui-méme, en se maintenant fidéle a son
identité et au trésor de vérité qu'il a recu de Jésus-Christ, se repense toujours et se réexprime
dans le dialogue avec les nouvelles situations historiques, laissant apparaitre ainsi son éternelle
nouveauté.[98]

Le relativisme pratique

122. Un anthropocentrisme dévié donne lieu a un style de vie dévié. Dans I'Exhortation
apostolique Evangelii gaudium, jai fait référence au relativisme pratique qui caractérise notre
époque, et qui est « encore plus dangereux que le relativisme doctrinal».[99] Quand I'étre humain
se met lui-méme au centre, il finit par donner la priorité absolue a ses intéréts de circonstance, et
tout le reste devient relatif. Par conséquent, il n’est pas étonnant que, avec 'omniprésence du
paradigme technocratique et le culte du pouvoir humain sans limites, se développe chez les
personnes ce relativisme dans lequel tout ce qui ne sert pas aux intéréts personnels immédiats
est privé d'importance. Il y a en cela une logique qui permet de comprendre comment certaines
attitudes, qui provoquent en méme temps la dégradation de I'environnement et la dégradation
sociale, s’alimentent mutuellement.

123. La culture du relativisme est la méme pathologie qui pousse une personne a exploiter son
prochain et a le traiter comme un pur objet, I'obligeant aux travaux forcés, ou en faisant de lui un
esclave a cause d’'une dette. C’est la méme logique qui pousse a I'exploitation sexuelle des
enfants ou a I'abandon des personnes agées qui ne servent pas des intéréts personnels. C’est
aussi la logique intérieure de celui qui dit : ‘Laissons les forces invisibles du marché réeguler
I’économie, parce que ses impacts sur la société et sur la nature sont des dommages inévitables’.
S’il n’existe pas de vérités objectives ni de principes solides hors de la réalisation de projets
personnels et de la satisfaction de nécessités immédiates, quelles limites peuvent alors avoir la



41
traite des étres humains, la criminalité organisée, le narcotrafic, le commerce de diamants
ensanglantés et de peaux d’animaux en voie d’extinction ? N’est-ce pas la méme logique
relativiste qui justifie 'achat d’organes des pauvres dans le but de les vendre ou de les utiliser
pour I'expérimentation, ou le rejet d’enfants parce qu’ils ne répondent pas au désir de leurs
parents ? C’est la méme logique du “utilise et jette”, qui engendre tant de résidus, seulement a
cause du désir désordonné de consommer plus qu’il n’est réellement nécessaire. Par conséquent,
Nous ne pouvons pas penser que les projets politiques et la force de la loi seront suffisants pour
gue soient évités les comportements qui affectent 'environnement, car, lorsque la culture se
corrompt et qu’on ne reconnait plus aucune vérité objective ni de principes universellement
valables, les lois sont comprises uniquement comme des impositions arbitraires et comme des
obstacles a contourner.

La nécessité de préserver le travail

124. Dans n’importe quelle approche d’une écologie intégrale qui n’exclue pas I'étre humain, il est
indispensable d’incorporer la valeur du travail, développée avec grande sagesse par saint Jean-
Paul Il dans son Encyclique Laborem exercens. Rappelons que, selon le récit biblique de la
création, Dieu a placé I'étre humain dans le jardin a peine créé (cf. Gn 2, 15) non seulement pour
préserver ce qui existe (protéger) mais aussi pour le travailler de maniére a ce qu’il porte du fruit
(labourer). Ainsi, les ouvriers et les artisans « assurent une création éternelle » (Si 38, 34). En
réalité, I'intervention humaine qui vise le développement prudent du créé est la forme la plus
adéquate d’en prendre soin, parce qu’elle implique de se considérer comme instrument de Dieu
pour aider a faire apparaitre les potentialités qu'il a lui-méme mises dans les choses : « Le
Seigneur a créé les plantes médicinales, 'lhomme avisé ne les méprise pas » (Si 38, 4).

125. Si nous essayons de considérer quelles sont les relations adéquates de I'étre humain avec le
monde qui I'entoure, la nécessité d’'une conception correcte du travail €merge, car si nous parlons
de la relation de I'’étre humain avec les choses, la question du sens et de la finalité de I'action
humaine sur la réalité apparait. Nous ne parlons pas seulement du travail manuel ou du travail de
la terre, mais de toute activité qui implique quelque transformation de ce qui existe, depuis
I'élaboration d’'une étude sociale jusqu’au projet de développement technologique. N'importe
quelle forme de travail suppose une conception d’une relation que I'étre humain peut ou doit
établir avec son semblable. La spiritualité chrétienne, avec I'admiration contemplative des
créatures que nous trouvons chez saint Francois d’Assise, a développé aussi une riche et saine
compreéhension du travail, comme nous pouvons le voir, par exemple, dans la vie du bienheureux
Charles de Foucauld et de ses disciples.

126. Recueillons aussi quelque chose de la longue tradition du monachisme. Au commencement,
il favorisait, d’'une certaine maniére, la fuite du monde, essayant d’échapper a la décadence
urbaine. Voila pourquoi les moines cherchaient le désert, convaincus que c’était le lieu propice
pour reconnaitre la présence de Dieu. Plus tard, saint Benoit de Nurcie a proposé que ses moines



42
vivent en communauté, alliant la priere et la lecture au travail manuel (“Ora et labora”). Cette
introduction du travail manuel, imprégné de sens spirituel, était révolutionnaire. On a appris a
chercher la maturation et la sanctification dans la compénétration du recueillement et du travail.
Cette maniére de vivre le travail nous rend plus attentifs et plus respectueux de I'environnement,
elle impregne de saine sobriété notre relation au monde.

127. Nous disons que « 'homme est l'auteur, le centre et le but de toute la vie économico-
sociale».[100] Malgré cela, quand la capacité de contempler et de respecter est détériorée chez
I'étre humain, les conditions sont créées pour que le sens du travail soit défiguré.[101] Il faut
toujours se rappeler que I'étre humain est « capable d’étre lui-méme I'agent responsable de son
mieux-étre matériel, de son progrés moral, et de son épanouissement spirituel».[102] Le travail
devrait étre le lieu de ce développement personnel multiple ou plusieurs dimensions de la vie sont
en jeu : la créativité, la projection vers I'avenir, le développement des capacités, la mise en
pratique de valeurs, la communication avec les autres, une attitude d’adoration. C’est pourquoi,
dans la réalité sociale mondiale actuelle, au-dela des intéréts limités des entreprises et d’'une
rationalité économique discutable, il est nécessaire que « I'on continue a se donner comme
objectif prioritaire I'acces au travail...pour tous».[103]

128. Nous sommes appelés au travail dés notre création. On ne doit pas chercher a ce que le
progres technologique remplace de plus en plus le travail humain, car ainsi 'lhumanité se
dégraderait elle-méme. Le travail est une nécessité, il fait partie du sens de la vie sur cette terre,
chemin de maturation, de développement humain et de réalisation personnelle. Dans ce sens,
aider les pauvres avec de I'argent doit toujours étre une solution provisoire pour affronter des
urgences. Le grand objectif devrait toujours étre de leur permettre d’avoir une vie digne par le
travail. Mais I'orientation de 'économie a favorisé une sorte d’avancée technologique pour réduire
les colts de production par la diminution des postes de travail qui sont remplacés par des
machines. C’est une illustration de plus de la fagon dont I'action de I'étre humain peut se retourner
contre lui-méme. La diminution des postes de travail « a aussi un impact négatif sur le plan
économique a travers I'érosion progressive du “capital social”’, c’est-a-dire de cet ensemble de
relations de confiance, de fiabilité, de respect des regles indispensables a toute coexistence civile
».[104] En définitive, « les codts humains sont toujours aussi des colts économiques, €t les
dysfonctionnements économiques entrainent toujours des colts humains ».[105] Cesser d’investir
dans les personnes pour obtenir plus de profit immédiat est une trés mauvaise affaire pour la
société.

129. Pour qu’il continue d’étre possible de donner du travalil, il est impérieux de promouvoir une
economie qui favorise la diversité productive et la créativité entrepreneuriale. Par exemple, il y a
une grande variété de systemes alimentaires ruraux de petites dimensions qui continuent a
alimenter la plus grande partie de la population mondiale, en utilisant une faible proportion du
territoire et de I'eau, et en produisant peu de déchets, que ce soit sur de petites parcelles
agricoles, vergers, ou grace a la chasse, a la cueillette et la péche artisanale, entre autres. Les



43
economies d’échelle, spécialement dans le secteur agricole, finissent par forcer les petits
agriculteurs a vendre leurs terres ou a abandonner leurs cultures traditionnelles. Les tentatives de
certains pour développer d’autres formes de production plus diversifiées, finissent par étre vaines
en raison des difficultés pour entrer sur les marchés régionaux et globaux, ou parce que
l'infrastructure de vente et de transport est au service des grandes entreprises. Les autorités ont le
droit et la responsabilité de prendre des mesures de soutien clair et ferme aux petits producteurs
et a la variété de la production. Pour qu’il y ait une liberté économique dont tous puissent
effectivement bénéficier, il peut parfois étre nécessaire de mettre des limites a ceux qui ont plus
de moyens et de pouvoir financier. Une liberté économique seulement déclamée, tandis que les
conditions réelles empéchent beaucoup de pouvoir y accéder concretement et que I'accés au
travail se détériore, devient un discours contradictoire qui déshonore la politique. L’activité
d’entreprise, qui est une vocation noble orientée a produire de la richesse et a améliorer le monde
pour tous, peut étre une maniere trés féconde de promouvoir la région ou elle installe ses projets ;
surtout si on comprend que la création de postes de travail est une partie incontournable de son
service du bien commun.

L’innovation biologique a partir de la recherche

130. Dans la vision philosophique et théologique de la création que jai cherché a proposer, il reste
clair que la personne humaine, avec la particularité de sa raison et de sa science, n’est pas un
facteur extérieur qui doit étre totalement exclu. Cependant, méme si I'étre humain peut intervenir
sur le monde végétal et animal et en faire usage quand c’est nécessaire pour sa vie, le
Catéchisme enseigne que les expérimentations sur les animaux sont légitimes seulement « si
elles restent dans des limites raisonnables et contribuent a soigner ou sauver des vies humaines
».[106] Il rappelle avec fermeté que le pouvoir de 'homme a des limites et qu’« il est contraire a la
dignité humaine de faire souffrir inutilement les animaux et de gaspiller leurs vies ».[107] Toute
utilisation ou expérimentation « exige un respect religieux de l'intégrité de la création ».[108]

131. Je veux recueillir ici la position équilibrée de saint Jean-Paul Il, mettant en évidence les
bienfaits des progrés scientifiques et technologiques, qui « manifestent la noblesse de la vocation
de 'homme a participer de maniere responsable a I'action créatrice de Dieu dans le monde ».
Mais en méme temps il rappelait qu’« aucune intervention dans un domaine de I'écosystéme ne
peut se dispenser de prendre en considération ses conséquences dans d’autres domaines ».[109]
Il soulignait que I'Eglise valorise I'apport de « I'étude et des applications de la biologie moléculaire,
complétée par d’autres disciplines, comme la génétique et son application technologique dans
I'agriculture et dans I'industrie »[110], méme s’il affirme aussi que cela ne doit pas donner lieu a
une « manipulation génétique menée sans discernement »[111] qui ignore les effets négatifs de
ces interventions. Il n’est pas possible de freiner la créativité humaine. Si on ne peut interdire a un
artiste de déployer sa capacité créatrice, on ne peut pas non plus inhiber ceux qui ont des dons
spéciaux pour le développement scientifique et technologique, dont les capacités ont été données
par Dieu pour le service des autres. En méme temps, on ne peut pas cesser de préciser toujours



44
davantage les objectifs, les effets, le contexte et les limites éthiques de cette activité humaine qui
est une forme de pouvoir comportant de hauts risques.

132. C’est dans ce cadre que devrait se situer toute réflexion autour de I'intervention humaine sur
les végétaux et les animaux qui implique aujourd’hui des mutations génétiques générées par la
biotechnologie, dans le but d’exploiter les possibilités présentes dans la réalité matérielle. Le
respect de la foi envers la raison demande de préter attention a ce que la science biologique elle-
méme, développée de maniéere indépendante par rapport aux intéréts économiques, peut
enseigner sur les structures biologiques ainsi que sur leurs possibilités et leurs mutations.
Quoiqgu'il en soit, I'intervention Iégitime est celle qui agit sur la nature « pour l'aider a s’épanouir
dans sa ligne, celle de la création, celle voulue par Dieu ».[112]

133. Il est difficile d’émettre un jugement général sur les développements de transgéniques
(OMG), végétaux ou animaux, a des fins médicales ou agro-pastorales, puisqu’ils peuvent étre
trés divers entre eux et nécessiter des considérations différentes. D’autre part, les risques ne sont
pas toujours dus a la technique en soi, mais a son application inadaptée ou excessive. En réalité,
les mutations génétiques ont été, et sont trés souvent, produites par la nature elle-méme. Méme
celles provoquées par l'intervention humaine ne sont pas un phénomeéne moderne. La
domestication des animaux, le croisement des espéces et autres pratiques anciennes et
universellement acceptées peuvent entrer dans ces considérations. |l faut rappeler que le début
des développements scientifiques de céréales transgéniques a été I'observation d’une bactérie qui
produit naturellement et spontanément une modification du génome d’un végétal. Mais dans la
nature, ces processus ont un rythme lent qui n’est pas comparable a la rapidité qu’imposent les
progres technologiques actuels, méme quand ces avancées font suite a un développement
scientifique de plusieurs siecles.

134. Méme en I'absence de preuves irréfutables du préjudice que pourraient causer les céréales
transgéniques aux étres humains, et méme si, dans certaines régions, leur utilisation est a
I'origine d’une croissance économique qui a aidé a résoudre des probléemes, il y a des difficultés
importantes qui ne doivent pas étre relativisées. En de nombreux endroits, suite a l'introduction de
ces cultures, on constate une concentration des terres productives entre les mains d'un petit
nombre, due a « la disparition progressive des petits producteurs, qui, en conséquence de la perte
de terres exploitables, se sont vus obligés de se retirer de la production directe».[113] Les plus
fragiles deviennent des travailleurs précaires, et beaucoup d’employés ruraux finissent par migrer
dans de misérables implantations urbaines. L’extension de la surface de ces cultures détruit le
réseau complexe des écosystémes, diminue la diversité productive, et compromet le présent ainsi
que I'avenir des économies régionales. Dans plusieurs pays, on percoit une tendance au
développement des oligopoles dans la production de grains et d’autres produits nécessaires a leur
culture, et la dépendance s’aggrave encore avec la production de grains stériles qui finirait par
obliger les paysans a en acheter aux entreprises productrices.



45
135. Sans doute, une attention constante, qui porte a considérer tous les aspects éthiques
concernés, est nécessaire. Pour cela, il faut garantir une discussion scientifique et sociale qui soit
responsable et large, capable de prendre en compte toute I'information disponible et d’appeler les
choses par leur nom. Parfois, on ne met pas a disposition toute I'information, qui est sélectionnée
selon les intéréts particuliers, qu’ils soient politiques, économiques ou idéologiques. De ce fait, il
devient difficile d’avoir un jugement équilibré et prudent sur les diverses questions, en prenant en
compte tous les parametres pertinents. Il est nécessaire d’avoir des espaces de discussion ou
tous ceux qui, de quelque maniere, pourraient étre directement ou indirectement concernés
(agriculteurs, consommateurs, autorités, scientifiques, producteurs de semences, populations
voisines des champs traités, et autres) puissent exposer leurs problématiques ou accéder a
I'information compléte et fiable pour prendre des décisions en faveur du bien commun présent et
futur. 1l s’agit d’'une question d’environnement complexe dont le traitement exige un regard intégral
sous tous ses aspects, et cela requiert au moins un plus grand effort pour financer les diverses
lignes de recherche, autonomes et interdisciplinaires, en mesure d’apporter une lumiére nouvelle.

136. D’autre part, il est préoccupant que certains mouvements écologistes qui défendent l'intégrité
de I'environnement et exigent avec raison certaines limites a la recherche scientifique,
n'appliquent pas parfois ces mémes principes a la vie humaine. En général, on justifie le
dépassement de toutes les limites quand on fait des expérimentations sur les embryons humains
vivants. On oublie que la valeur inaliénable de I'étre humain va bien au-dela de son degré de
développement. Du reste, quand la technique ignore les grands principes éthiques, elle finit par
considérer comme légitime n’importe quelle pratique. Comme nous I'avons vu dans ce chapitre, la
technique séparée de I'éthique sera difficilement capable d’autolimiter son propre pouvoir.

QUATRIEME CHAPITRE

UNE ECOLOGIE INTEGRALE

137. Etant donné que tout est intimement lié, et que les problémes actuels requiérent un regard
qui tienne compte de tous les aspects de la crise mondiale, je propose a présent que nous nous
arrétions pour penser aux diverses composantes d’'une écologie intégrale, qui a clairement des

dimensions humaines et sociales.

|. LECOLOGIE ENVIRONNEMENTALE, ECONOMIQUE
ET SOCIALE

138. L’écologie étudie les relations entre les organismes vivants et I'environnement ou ceux-ci se
développent. Cela demande de s’asseoir pour penser et pour discuter avec honnéteté des
conditions de vie et de survie d’une société, pour remettre en question les modéles de



46
développement, de production et de consommation. Il n’est pas superflu d’insister sur le fait que
tout est lié. Le temps et I'espace ne sont pas indépendants I'un de l'autre, et méme les atomes ou
les particules sous-atomiques ne peuvent étre considérés séparément. Tout comme les
différentes composantes de la planéte — physiques, chimiques et biologiques — sont reliées entre
elles, de méme les espéces vivantes constituent un réseau que nous n’avons pas encore fini
d’identifier et de comprendre. Une bonne partie de notre information génétique est partagée par
beaucoup d’étres vivants. Voila pourquoi les connaissances fragmentaires et isolées peuvent
devenir une forme d’ignorance si elles refusent de s’intégrer dans une plus ample vision de la
réalité.

139. Quand on parle d’“environnement”, on désigne en particulier une relation, celle qui existe
entre la nature et la société qui I'habite. Cela nous empéche de concevoir la nature comme
séparée de nous ou comme un simple cadre de notre vie. Nous sommes inclus en elle, nous en
sommes une partie, et nous sommes enchevétrés avec elle. Les raisons pour lesquelles un
endroit est pollué exigent une analyse du fonctionnement de la société, de son économie, de son
comportement, de ses maniéres de comprendre la réalité. Etant donné 'ampleur des
changements, il n’est plus possible de trouver une réponse spécifique et indépendante a chaque
partie du probléme. Il est fondamental de chercher des solutions intégrales qui prennent en
compte les interactions des systémes naturels entre eux et avec les systémes sociaux. Il n'y a pas
deux crises séparées, 'une environnementale et 'autre sociale, mais une seule et complexe crise
socio-environnementale. Les possibilités de solution requiérent une approche intégrale pour
combattre la pauvreté, pour rendre la dignité aux exclus et simultanément pour préserver la
nature.

140. A cause de la quantité et de la variété des éléments a prendre en compte, il devient
indispensable, au moment de déterminer 'impact d’une initiative concréte sur 'environnement, de
donner aux chercheurs un réle prépondérant et de faciliter leur interaction, dans une grande
liberté académique. Ces recherches constantes devraient permettre de reconnaitre aussi
comment les différentes créatures sont liées et constituent ces unités plus grandes qu’aujourd’hui
nous nommons “écosystemes”. Nous ne les prenons pas en compte seulement pour déterminer
quelle est leur utilisation rationnelle, mais en raison de leur valeur intrinséque indépendante de
cette utilisation. Tout comme chaque organisme est bon et admirable, en soi, parce qu’il est une
créature de Dieu, il en est de méme de I'ensemble harmonieux d’organismes dans un espace
déterminé, fonctionnant comme un systeme. Bien que nous n’en ayons pas conscience, nous
dépendons de cet ensemble pour notre propre existence. Il faut rappeler que les écosystémes
interviennent dans la capture du dioxyde de carbone, dans la purification de I'eau, dans le contrdle
des maladies et des épidémies, dans la formation du sol, dans la décomposition des déchets, et
dans beaucoup d’autres services que nous oublions ou ignorons. Beaucoup de personnes,
remarquant cela, recommencent a prendre conscience du fait que nous vivons et agissons a partir
d’'une réalité qui nous a été offerte au préalable, qui est antérieure a nos capacités et a notre
existence. Voila pourquoi, quand on parle d’'une “utilisation durable”, il faut toujours y inclure la



47
capacité de régénération de chaque écosystéme dans ses divers domaines et aspects.

141. Par ailleurs, la croissance économique tend a produire des automatismes et a homogénéiser,
en vue de simplifier les procédures et de réduire les colts. C’est pourquoi une écologie
économique est nécessaire, capable d’obliger a considérer la réalité de maniére plus ample. En
effet, « la protection de I'environnement doit faire partie intégrante du processus de
développement et ne peut étre considérée isolément».[114] Mais en méme temps, devient
actuelle la nécessité impérieuse de 'humanisme qui, en soi, fait appel aux différents savoirs, y
compris a la science économique, pour un regard plus intégral et plus intégrant. Aujourd’hui
I'analyse des problémes environnementaux est inséparable de 'analyse des contextes humains,
familiaux, de travail, urbains, et de la relation de chaque personne avec elle-méme qui génére une
facon déterminée d’entrer en rapport avec les autres et avec I'environnement. Il y a une interaction
entre les écosystemes et entre les divers mondes de référence sociale, et ainsi, une fois de plus, il

s’avere que « le tout est supérieur a la partie ».[115]

142. Si tout est lié, I'état des institutions d’une société a aussi des conséquences sur
'environnement et sur la qualité de vie humaine : « Toute atteinte a la solidarité et a 'amitié
civique provoque des dommages a I'environnement ».[116] Dans ce sens, I'écologie sociale est
nécessairement institutionnelle et atteint progressivement les différentes dimensions qui vont du
groupe social primaire, la famille, en passant par la communauté locale et la Nation, jusqu’a la vie
internationale. A 'intérieur de chacun des niveaux sociaux et entre eux, se développent les
institutions qui régulent les relations humaines. Tout ce qui leur porte préjudice a des effets nocifs,
comme la perte de la liberté, I'injustice et la violence. Divers pays s’alignent sur un niveau
institutionnel précaire, au prix de la souffrance des populations et au bénéfice de ceux qui tirent
profit de cet état des choses. Tant dans I'administration de I'Etat que dans les diverses
expressions de la société civile, ou dans les relations entre citoyens, on constate trés souvent des
conduites éloignées des lois. Celles-ci peuvent étre correctement écrites, mais restent
ordinairement lettre morte. Peut-on alors espérer que la législation et les normes relatives a
'environnement soient réellement efficaces ? Nous savons, par exemple, que des pays dotés
d’'une législation claire pour la protection des foréts continuent d’étre des témoins muets de la
violation fréquente de ces lois. En outre, ce qui se passe dans une région exerce, directement ou
indirectement, des influences sur les autres régions. Ainsi, par exemple, la consommation de
narcotiques dans les sociétés opulentes provoque une demande constante ou croissante de ces
produits provenant de régions appauvries, ou les conduites se corrompent, des vies sont détruites
et ou I'environnement finit par se dégrader.

|l. LECOLOGIE CULTURELLE

143. Il y a, avec le patrimoine naturel, un patrimoine historique, artistique et culturel, également

menacé. Il fait partie de l'identité commune d’un lieu et il est une base pour construire une ville
habitable. Il ne s’agit pas de détruire, ni de créer de nouvelles villes soi-disant plus écologiques,



48
ou il ne fait pas toujours bon vivre. |l faut prendre en compte I'histoire, la culture et I'architecture
d’un lieu, en maintenant son identité originale. Voila pourquoi I'écologie suppose aussi la
préservation des richesses culturelles de 'humanité au sens le plus large du terme. D’une
maniére plus directe, elle exige qu’on fasse attention aux cultures locales, lorsqu’on analyse les
questions en rapport avec I'environnement, en faisant dialoguer le langage scientifique et
technique avec le langage populaire. C’est la culture, non seulement dans le sens des monuments
du passé mais surtout dans son sens vivant, dynamique et participatif, qui ne peut pas étre exclue
lorsqu’on repense la relation de I'étre humain avec I'environnement.

144. La vision consumeériste de I'étre humain, encouragée par les engrenages de I'’économie
globalisée actuelle, tend a homogénéiser les cultures et a affaiblir 'immense variété culturelle, qui
est un trésor de '’humanité. C’est pourquoi prétendre résoudre toutes les difficultés a travers des
réglementations uniformes ou des interventions techniques, conduit a négliger la complexité des
problématiques locales qui requierent I'intervention active des citoyens. Les nouveaux processus
en cours ne peuvent pas toujours étre incorporés dans des schémas établis de I'extérieur, mais ils
doivent partir de la culture locale elle-méme. Comme la vie et le monde sont dynamiques, la
préservation du monde doit étre flexible et dynamique. Les solutions purement techniques courent
le risque de s’occuper des symptdmes qui ne répondent pas aux problématiques les plus
profondes. |l faut y inclure la perspective des droits des peuples et des cultures, et comprendre
ainsi que le développement d’'un groupe social suppose un processus historique dans un contexte
culturel, et requiert de la part des acteurs sociaux locaux un engagement constant en premiére
ligne, a partir de leur propre culture. Méme la notion de qualité de vie ne peut étre imposée, mais
elle doit se concevoir a l'intérieur du monde des symboles et des habitudes propres a chaque
groupe humain.

145. Beaucoup de formes hautement concentrées d’exploitation et de dégradation de
I'environnement peuvent non seulement épuiser les ressources de subsistance locales, mais
épuiser aussi les capacités sociales qui ont permis un mode de vie ayant donné, pendant
longtemps, une identité culturelle ainsi qu'un sens de I'existence et de la cohabitation. La
disparition d’'une culture peut étre aussi grave ou plus grave que la disparition d’'une espece
animale ou végétale. L'imposition d’un style de vie hégémonique lié a un mode de production peut
étre autant nuisible que I'altération des écosystémes.

146. Dans ce sens, il est indispensable d’accorder une attention spéciale aux communautés
aborigenes et a leurs traditions culturelles. Elles ne constituent pas une simple minorité parmi
d’autres, mais elles doivent devenir les principaux interlocuteurs, surtout lorsqu’on développe les
grands projets qui affectent leurs espaces. En effet, la terre n’est pas pour ces communautés un
bien économique, mais un don de Dieu et des ancétres qui y reposent, un espace sacré avec
lequel elles ont besoin d’interagir pour soutenir leur identité et leurs valeurs. Quand elles restent
sur leurs territoires, ce sont précisément elles qui les préservent le mieux. Cependant, en diverses
parties du monde, elles font I'objet de pressions pour abandonner leurs terres afin de les laisser



49
libres pour des projets d’extraction ainsi que pour des projets agricoles et de la péche, qui ne
prétent pas attention a la dégradation de la nature et de la culture.

lll. LECOLOGIE DE LA VIE QUOTIDIENNE

147. Pour parler d’'un authentique développement il faut s’assurer qu’une amélioration intégrale
dans la qualité de vie humaine se réalise ; et cela implique d’analyser I'espace ou vivent les
personnes. Le cadre qui nous entoure influe sur notre maniére de voir la vie, de sentir et d’agir. En
méme temps, dans notre chambre, dans notre maison, sur notre lieu de travail et dans notre
quartier, nous utilisons I'environnement pour exprimer notre identité. Nous nous efforgons de nous
adapter au milieu, et quand un environnement est désordonné, chaotique ou chargé de pollution
visuelle et auditive, 'exces de stimulations nous met au défi d’essayer de construire une identité
intégrée et heureuse.

148. La créativité et la générosité sont admirables de la part de personnes comme de groupes qui
sont capables de transcender les limites de I'environnement, en modifiant les effets négatifs des
conditionnements et en apprenant a orienter leur vie au milieu du désordre et de la précarité. Par
exemple, dans certains endroits ou les facades des édifices sont trés abimées, il y a des
personnes qui, avec beaucoup de dignité, prennent soin de l'intérieur de leurs logements, ou bien
qui se sentent a l'aise en raison de la cordialité et de 'amitié des gens. La vie sociale positive et
bénéfique des habitants répand une lumiére sur un environnement apparemment défavorable.
Parfois, I'écologie humaine, que les pauvres peuvent développer au milieu de tant de limitations,
est louable. La sensation d’asphyxie, produite par 'entassement dans des résidences et dans des
espaces a haute densité de population, est contrebalancée si des relations humaines d’'un
voisinage convivial sont développées, si des communautés sont créées, si les limites de
I'environnement sont compensées dans chaque personne qui se sent incluse dans un réseau de
communion et d’appartenance. De cette fagon, n’importe quel endroit cesse d’étre un enfer et
devient le cadre d’une vie digne.

149. Il est aussi clair que I'extréme pénurie que 'on vit dans certains milieux qui manquent
d’harmonie, d’espace et de possibilités d’intégration, facilite 'apparition de comportements
inhumains et la manipulation des personnes par des organisations criminelles. Pour les habitants
des quartiers trés pauvres, le passage quotidien de I'entassement a 'anonymat social, qui se vit
dans les grandes villes, peut provoquer une sensation de déracinement qui favorise les conduites
antisociales et la violence. Cependant, je veux insister sur le fait que 'amour est plus fort. Dans
ces conditions, beaucoup de personnes sont capables de tisser des liens d’appartenance et de
cohabitation, qui transforment 'entassement en expérience communautaire ou les murs du moi
sont rompus et les barriéres de I'égoisme dépassées. C’est cette expérience de salut
communautaire qui ordinairement suscite de la créativité pour améliorer un édifice ou un

quartier.[117]



50
150. Etant donné la corrélation entre I'espace et la conduite humaine, ceux qui congoivent des
édifices, des quartiers, des espaces publics et des villes, ont besoin de I'apport de diverses
disciplines qui permettent de comprendre les processus, le symbolisme et les comportements des
personnes. La recherche de la beauté de la conception ne suffit pas, parce qu'il est plus précieux
encore de servir un autre type de beauté : la qualité de vie des personnes, leur adaptation a
I'environnement, la rencontre et 'aide mutuelle. Voila aussi pourquoi il est si important que les
perspectives des citoyens complétent toujours I'analyse de la planification urbaine.

151. Il faut prendre soin des lieux publics, du cadre visuel et des signalisations urbaines qui
accroissent notre sens d’appartenance, notre sensation d’enracinement, notre sentiment d“étre a
la maison”, dans la ville qui nous héberge et nous unit. Il est important que les différentes parties
d’une ville soient bien intégrées et que les habitants puissent avoir une vision d’ensemble, au lieu
de s’enfermer dans un quartier en se privant de vivre la ville tout entiere comme un espace
vraiment partagé avec les autres. Toute intervention dans le paysage urbain ou rural devrait
considérer que les différents éléments d’'un lieu forment un tout pergu par les habitants comme un
cadre cohérent avec sa richesse de sens. Ainsi les autres cessent d’étre des étrangers, et
peuvent se sentir comme faisant partie d’'un “nous” que nous construisons ensemble. Pour la
méme raison, tant dans I'environnement urbain que dans I'environnement rural, il convient de

préserver certains lieux ou sont évitées les interventions humaines qui les modifient constamment.

152. Le manque de logements est grave dans de nombreuses parties du monde, tant dans les
zones rurales que dans les grandes villes, parce que souvent les budgets étatiques couvrent
seulement une petite partie de la demande. Non seulement les pauvres, mais aussi une grande
partie de la société rencontrent de sérieuses difficultés pour accéder a son propre logement. La
possession d’'un logement est trés étroitement liée a la dignité des personnes et au
développement des familles. C’est une question centrale de I'écologie humaine. Si déja des
agglomérations chaotiques de maisons précaires se sont développées dans un lieu, il s’agit
surtout d’'urbaniser ces quartiers, non d’éradiquer et d’expulser. Quand les pauvres vivent dans
des banlieues polluées ou dans des agglomérations dangereuses, « si I'on doit procéder a leur
déménagement [...], pour ne pas ajouter la souffrance a la souffrance, il est nécessaire de fournir
une information adéquate et préalable, d’offrir des alternatives de logements dignes et d'impliquer
directement les intéressés ».[118] En méme temps, la créativité devrait amener a intégrer les
quartiers précaires dans une ville accueillante : « Comme elles sont belles les villes qui dépassent
la méfiance malsaine et intégrent ceux qui sont différents, et qui font de cette intégration un
nouveau facteur de développement | Comme elles sont belles les villes qui, méme dans leur
architecture, sont remplies d’espaces qui regroupent, mettent en relation et favorisent la
reconnaissance de l'autre ! ».[119]

153. La qualité de vie dans les villes est étroitement liée au transport, qui est souvent une cause
de grandes souffrances pour les habitants. Dans les villes, circulent beaucoup d’automobiles
utilisées seulement par une ou deux personnes, raison pour laquelle la circulation devient difficile,



51
le niveau de pollution élevé, d’énormes quantités d’énergie non renouvelable sont consommeées et
la construction d’autoroutes supplémentaires se révéle nécessaire ainsi que des lieux de
stationnement qui nuisent au tissu urbain. Beaucoup de spécialistes sont unanimes sur la
nécessité d’accorder la priorité au transport public. Mais certaines mesures nécessaires seront a
grand-peine acceptées pacifiquement par la société sans des améliorations substantielles de ce
transport, qui, dans beaucoup de villes, est synonyme de traitement indigne infligé aux personnes
a cause de I'entassement, de désagréments ou de la faible fréquence des services et de
linsécurité.

154. La reconnaissance de la dignité particuliére de I'étre humain contraste bien des fois avec la
vie chaotique que les personnes doivent mener dans nos villes. Mais cela ne devrait pas
détourner 'attention de I'état d’abandon et d’oubli dont souffrent aussi certains habitants des
zones rurales, ou les services essentiels n’arrivent pas, et ou se trouvent des travailleurs réduits a
des situations d’esclavage, sans droits ni perspectives d’'une vie plus digne.

155. L’écologie humaine implique aussi quelque chose de trés profond : la relation de la vie de
I'étre humain avec la loi morale inscrite dans sa propre nature, relation nécessaire pour pouvoir
créer un environnement plus digne. Benoit XVI affirmait qu’il existe une “écologie de 'lhomme”
parce que « ’'homme aussi possede une nature qu’il doit respecter et qu’il ne peut manipuler a
volonté ».[120] Dans ce sens, il faut reconnaitre que notre propre corps nous met en relation
directe avec I'environnement et avec les autres étres vivants. L’acceptation de son propre corps
comme don de Dieu est nécessaire pour accueillir et pour accepter le monde tout entier comme
don du Pére et maison commune ; tandis qu’une logique de domination sur son propre corps
devient une logique, parfois subtile, de domination sur la création. Apprendre a recevoir son
propre corps, a en prendre soin et a en respecter les significations, est essentiel pour une vraie
écologie humaine. La valorisation de son propre corps dans sa féminité ou dans sa masculinité
est aussi nécessaire pour pouvoir se reconnaitre soi-méme dans la rencontre avec celui qui est
différent. De cette maniére, il est possible d’accepter joyeusement le don spécifique de l'autre,
homme ou femme, ceuvre du Dieu créateur, et de s’enrichir réciproquement. Par conséquent,
I'attitude qui prétend « effacer la différence sexuelle parce qu’elle ne sait plus s’y confronter
»[121], n’est pas saine.

IV. LE PRINCIPE DU BIEN COMMUN

156. L’écologie intégrale est inséparable de la notion de bien commun, un principe qui joue un role
central et unificateur dans I'éthique sociale. C’est « 'ensemble des conditions sociales qui
permettent, tant aux groupes qu’a chacun de leurs membres, d’atteindre leur perfection d’une
facon plus totale et plus aisée ».[122]

157. Le bien commun présuppose le respect de la personne humaine comme telle, avec des
droits fondamentaux et inaliénables ordonnés a son développement intégral. Le bien commun



52
exige aussi le bien-étre social et le développement des divers groupes intermédiaires, selon le
principe de subsidiarité. Parmi ceux-ci, la famille se distingue spécialement comme cellule de
base de la société. Finalement, le bien commun requiert la paix sociale, c’est-a-dire la stabilité et
la sécurité d’un certain ordre, qui ne se réalise pas sans une attention particuliere a la justice
distributive, dont la violation génére toujours la violence. Toute la société — et en elle, d’'une
maniére spéciale I'Etat, — a I'obligation de défendre et de promouvoir le bien commun.

158. Dans les conditions actuelles de la société mondiale, ou il y a tant d’'inégalités et ou sont
toujours plus nombreuses les personnes marginalisées, privées des droits humains
fondamentaux, le principe du bien commun devient immédiatement comme conséquence logique
et inéluctable, un appel a la solidarité et a une option préférentielle pour les plus pauvres. Cette
option implique de tirer les conséquences de la destination commune des biens de la terre, mais,
comme j'ai essayé de I'exprimer dans I'Exhortation apostolique Evangelii gaudium,[123] elle exige
de considérer avant tout 'immense dignité du pauvre a la lumiére des convictions de foi les plus
profondes. |l suffit de regarder la réalité pour comprendre que cette option est aujourd’hui une
exigence éthique fondamentale pour la réalisation effective du bien commun.

V. LA JUSTICE ENTRE GENERATIONS

159. La notion de bien commun inclut aussi les générations futures. Les crises économiques
internationales ont montré de facon crue les effets nuisibles qu’entraine la méconnaissance d’un
destin commun, dont ceux qui viennent derriére nous ne peuvent pas étre exclus. On ne peut plus
parler de développement durable sans une solidarité intergénérationnelle. Quand nous pensons a
la situation dans laquelle nous laissons la planéte aux générations futures, nous entrons dans une
autre logique, celle du don gratuit que nous recevons et que nous communiquons. Si la terre nous
est donnée, nous ne pouvons plus penser seulement selon un critére utilitariste d’efficacité et de
productivité pour le bénéfice individuel. Nous ne parlons pas d’une attitude optionnelle, mais d’une
question fondamentale de justice, puisque la terre que nous recevons appartient aussi a ceux qui
viendront. Les Evéques du Portugal ont exhorté & assumer ce devoir de justice : «
L’environnement se situe dans la logique de la réception. C’est un prét que chaque génération
recoit et doit transmettre a la génération suivante».[124] Une écologie intégrale posséde cette
vision ample.

160. Quel genre de monde voulons-nous laisser a ceux qui nous succedent, aux enfants qui
grandissent ? Cette question ne concerne pas seulement I'environnement de maniére isolée,
parce qu’on ne peut pas poser la question de maniére fragmentaire. Quand nous nous
interrogeons sur le monde que nous voulons laisser, nous parlons surtout de son orientation
générale, de son sens, de ses valeurs. Si cette question de fond n’est pas prise en compte, je ne
crois pas que nos préoccupations écologiques puissent obtenir des effets significatifs. Mais si
cette question est posée avec courage, elle nous conduit inexorablement a d’autres interrogations

trés directes : pour quoi passons-nous en ce monde, pour quoi venons-nous a cette vie, pour quoi



53
travaillons-nous et luttons-nous, pour quoi cette terre a-t-elle besoin de nous ? C’est pourquoi, il
ne suffit plus de dire que nous devons nous préoccuper des générations futures. Il est nécessaire
de réaliser que ce qui est en jeu, c’est notre propre dignité. Nous sommes, nous-mémes, les
premiers a avoir intérét a laisser une planéte habitable a I’humanité qui nous succédera. C’est un
drame pour nous-mémes, parce que cela met en crise le sens de notre propre passage sur cette
terre.

161. Les prévisions catastrophistes ne peuvent plus étre considérées avec mépris ni ironie. Nous
pourrions laisser trop de décombres, de déserts et de saletés aux prochaines générations. Le
rythme de consommation, de gaspillage et de détérioration de I'environnement a dépasse les
possibilités de la planéte, a tel point que le style de vie actuel, parce qu’il est insoutenable, peut
seulement conduire a des catastrophes, comme, de fait, cela arrive déja périodiquement dans
diverses régions. L’atténuation des effets de I'actuel déséquilibre dépend de ce que nous ferons
dans I'immédiat, surtout si nous pensons a la responsabilité que ceux qui devront supporter les

pires conséquences nous attribueront.

162. La difficulté de prendre au sérieux ce défi est en rapport avec une détérioration éthique et
culturelle, qui accompagne la détérioration écologique. L’homme et la femme du monde post-
moderne courent le risque permanent de devenir profondément individualistes, et beaucoup de
problémes sociaux sont liés a la vision égoiste actuelle axée sur 'immeédiateté, aux crises des
liens familiaux et sociaux, aux difficultés de la reconnaissance de 'autre. Bien des fois, il y a une
consommation des parents, immédiate et excessive, qui affecte leurs enfants de plus en plus de
difficultés pour acquérir une maison et pour fonder une famille. En outre, notre incapacité a penser
sérieusement aux générations futures est liée a notre incapacité a élargir notre conception des
intéréts actuels et a penser a ceux qui demeurent exclus du développement. Ne pensons pas
seulement aux pauvres de I'avenir, souvenons-nous déja des pauvres d’aujourd’hui, qui ont peu
d’années de vie sur cette terre et ne peuvent pas continuer d’attendre. C’est pourquoi, « au-dela
d’'une loyale solidarité intergénérationnelle, 'urgente nécessité morale d’'une solidarité intra-
générationnelle renouvelée doit étre réaffirmée ».[125]

CINQUIEME CHAPITRE

QUELQUES LIGNES D’'ORIENTATION
ET D’ACTION

163. J'ai cherché a analyser la situation actuelle de 'hnumanité, tant dans les fissures qui
s’observent sur la planete que nous habitons, que dans les causes plus profondément humaines
de la dégradation de I'environnement. Bien que cette observation de la réalité nous montre déja
en soi la nécessité d’'un changement de direction, et nous suggere certaines actions, essayons a



54
présent de tracer les grandes lignes de dialogue a méme de nous aider a sortir de la spirale
d’autodestruction dans laquelle nous nous enfongons.

l. LE DIALOGUE SUR L’ENVIRONNEMENT
DANS LA POLITIQUE INTERNATIONALE

164. Depuis la moitié du siecle dernier, aprés avoir surmonté beaucoup de difficultés, on a eu de
plus en plus tendance a concevoir la planéte comme une patrie, et I’humanité comme un peuple
qui habite une maison commune. Que le monde soit interdépendant ne signifie pas seulement
comprendre que les conséquences préjudiciables des modes de vie, de production et de
consommation affectent tout le monde, mais surtout faire en sorte que les solutions soient
proposées dans une perspective globale, et pas seulement pour défendre les intéréts de certains
pays. L'interdépendance nous oblige a penser a un monde unique, a un projet commun. Mais la
méme intelligence que I'on déploie pour un impressionnant développement technologique, ne
parvient pas a trouver des formes efficaces de gestion internationale pour résoudre les graves
difficultés environnementales et sociales. Pour affronter les problemes de fond qui ne peuvent pas
étre résolus par les actions de pays isolés, un consensus mondial devient indispensable, qui
conduirait, par exemple, a programmer une agriculture durable et diversifiée, a développer des
formes d’énergies renouvelables et peu polluantes, a promouvoir un meilleur rendement
énergétique, une gestion plus adéquate des ressources forestieres et marines, a assurer l'accés a
I'eau potable pour tous.

165. Nous savons que la technologie reposant sur les combustibles fossiles trés polluants —
surtout le charbon, mais aussi le pétrole et, dans une moindre mesure, le gaz — a besoin d’étre
remplacée, progressivement et sans retard. Tant qu'’il n’y aura pas un développement conséquent
des énergies renouvelables, développement qui devrait étre déja en cours, il est I1égitime de
choisir I'alternative la moins nuisible et de recourir a des solutions transitoires. Cependant, on ne
parvient pas, dans la communauté internationale, a des accords suffisants sur la responsabilité de
ceux qui doivent supporter les colts de la transition énergétique. Ces dernieres décennies, les
questions d’environnement ont généré un large débat public qui a fait grandir dans la société civile
des espaces pour de nombreux engagements et un généreux dévouement. La politique et
I'entreprise réagissent avec lenteur, loin d’étre a la hauteur des défis mondiaux. En ce sens, alors
que '’humanité de I'époque post-industrielle sera peut-étre considérée comme 'une des plus
irresponsables de I'histoire, il faut espérer que '’humanité du début du XXléme siecle pourra rester
dans les mémoires pour avoir assumeé avec générosité ses graves responsabilités.

166. Le mouvement écologique mondial a déja fait un long parcours, enrichi par les efforts de
nombreuses organisations de la société civile. |l n’est pas possible ici de les mentionner toutes, ni
de retracer I'histoire de leurs apports. Mais grace a un fort engagement, les questions
environnementales ont été de plus en plus présentes dans I'agenda public et sont devenues une
invitation constante a penser a long terme. Cependant, les Sommets mondiaux de ces dernieres



55
années sur I'environnement n’ont pas répondu aux attentes parce que, par manque de décision
politique, ils ne sont pas parvenus a des accords généraux, vraiment significatifs et efficaces, sur
I'environnement.

167. Il convient de mettre I'accent sur le Sommet planéte Terre, réuni en 1992 a Rio de Janeiro. Il
y a été proclamé que « les étres humains sont au centre des préoccupations relatives au
développement durablex».[126] Reprenant des éléments de la Déclaration de Stockholm (1972), il
a consacré la coopération internationale pour préserver I'écosystéme de la terre entiéere,
I'obligation pour celui qui pollue d’en assumer économiquement la charge, le devoir d’évaluer
l'impact sur 'environnement de toute entreprise ou projet. Il a proposé comme obijectif de stabiliser
les concentrations de gaz a effet de serre dans I'atmosphére pour inverser la tendance au
réchauffement global. Il a également élaboré un agenda avec un programme d’action et un accord
sur la diversité biologique, il a déclaré des principes en matiére de foréts. Méme si ce Sommet a
vraiment été innovateur et prophétique pour son époque, les accords n’ont été que peu mis en
ceuvre parce qu’aucun mécanisme adéquat de contrdle, de révision périodique et de sanction en
cas de manquement, n’avait été établi. Les principes énoncés demandent encore des moyens,
efficaces et souples, de mise en ceuvre pratique.

168. Parmi les expériences positives, on peut mentionner, par exemple, la Convention de Bale sur
le contréle des mouvements transfrontaliers de déchets dangereux et leur élimination, avec un
systéme de déclaration, de standards et de contrdles ; on peut citer également la Convention sur
le commerce international des espéces de faune et de flore sauvages menacées d’extinction, qui
inclut des missions de vérification de son respect effectif. Grace a la Convention de Vienne pour la
protection de la couche d’ozone, et sa mise en ceuvre a travers le Protocole de Montréal et ses
amendements, le probléeme de I'amincissement de cette couche semble étre entré dans une
phase de solution.

169. Pour ce qui est de la protection de la diversité biologique et en ce qui concerne la
désertification, les avancées ont été beaucoup moins significatives. S’agissant du changement
climatique, les avancées sont hélas tres médiocres. La réduction des gaz a effet de serre exige
honnéteté, courage et responsabilité, surtout de la part des pays les plus puissants et les plus
polluants. La Conférence des Nations Unies sur le développement durable, dénommée Rio+20
(Rio de Janeiro 2012), a émis un long et inefficace Document final. Les négociations
internationales ne peuvent pas avancer de maniére significative en raison de la position des pays
qui mettent leurs intéréts nationaux au dessus du bien commun général. Ceux qui souffriront des
conséquences que nous tentons de dissimuler rappelleront ce manque de conscience et de
responsabilité. Alors que se préparait cette Encyclique, le débat a atteint une intensité particuliere.
Nous, les croyants, nous ne pouvons pas cesser de demander a Dieu qu'il y ait des avancées
positives dans les discussions actuelles, de maniere a ce que les générations futures ne souffrent
pas des conséquences d’ajournements imprudents.



56
170. Certaines des stratégies de basse émission de gaz polluants cherchent I'internationalisation
des colts environnementaux, avec le risque d'imposer aux pays de moindres ressources de
lourds engagements de réduction des émissions, comparables a ceux des pays les plus
industrialisés. L'imposition de ces mesures porte préjudice aux pays qui ont le plus besoin de
développement. Une nouvelle injustice est ainsi ajoutée sous couvert de protection de
I'environnement. Comme toujours, le fil est rompu & son point le plus faible. Etant donné que les
effets du changement climatique se feront sentir pendant longtemps, méme si des mesures
strictes sont prises maintenant, certains pays aux maigres ressources auront besoin d’aide pour
s’adapter aux effets qui déja se produisent et qui affectent leurs économies. Il reste vrai qu’il y a
des responsabilités communes mais différenciées, simplement parce que, comme l'ont relevé les
Evéques de Bolivie, « les pays qui ont bénéficié d’'un degré élevé d’industrialisation, au prix d’une
énorme émission de gaz a effet de serre, ont une plus grande responsabilité dans I'apport de la
solution aux problémes qu’ils ont causés ».[127]

171. La stratégie d’achat et de vente de “crédits de carbone” peut donner lieu a une nouvelle
forme de spéculation, et cela ne servirait pas a réduire I'’émission globale des gaz polluants. Ce
systéme semble étre une solution rapide et facile, sous I'apparence d’un certain engagement pour
'environnement, mais qui n’implique, en aucune maniéere, de changement radical a la hauteur des
circonstances. Au contraire, il peut devenir un expédient qui permet de soutenir la sur-
consommation de certains pays et secteurs.

172. Les pays pauvres doivent avoir comme priorité I'éradication de la misére et le développement
social de leurs habitants ; bien qu’ils doivent analyser le niveau de consommation scandaleux de
certains secteurs privilégiés de leur population et contrdler la corruption. Il est vrai aussi qu’ils
doivent développer des formes moins polluantes de production d’énergie, mais pour cela ils
doivent pouvoir compter sur I'aide des pays qui ont connu une forte croissance au prix de la
pollution actuelle de la planete. L’exploitation directe de 'abondante énergie solaire demande que
des mécanismes et des subsides soient établis, de sorte que les pays en développement puissent
acceéder au transfert de technologies, a I'assistance technique, et aux ressources financiéres, mais
toujours en faisant attention aux conditions concrétes, puisque « on n’évalue pas toujours de
maniére adéquate la compatibilité des infrastructures avec le contexte pour lequel elles ont été
congues ».[128] Les colts seraient faibles si on les comparait aux risques du changement
climatique. De toute maniére, c’est avant tout une décision éthique, fondée sur la solidarité entre
tous les peuples.

173. Etant donnée la fragilité des instances locales, des accords internationaux sont urgents, qui
soient respectés pour intervenir de maniére efficace. Les relations entre les Etats doivent
sauvegarder la souveraineté de chacun, mais aussi établir des chemins consensuels pour éviter
des catastrophes locales qui finiraient par toucher tout le monde. Il manque de cadres régulateurs
généraux qui imposent des obligations, et qui empéchent des agissements intolérables, comme le
fait que certaines entreprises et certains pays puissants transférent dans d’autres pays des



57
déchets et des industries hautement polluants.

174. Mentionnons aussi le systéme de gestion des océans. En effet, méme s’il y a eu plusieurs
conventions internationales et régionales, I'éparpillement et 'absence de mécanismes sévéres de
réglementation, de contréle et de sanction finissent par miner tous les efforts. Le probleme
croissant des déchets marins et de la protection des zones marines au-dela des frontiéres
nationales continue de représenter un défi particulier. En définitive, il faut un accord sur les
régimes de gestion, pour toute la gamme de ce qu’on appelle les “biens communs globaux”.

175. La méme logique qui entrave la prise de décisions drastiques pour inverser la tendance au
réchauffement global, ne permet pas non plus d’atteindre I'objectif d’éradiquer la pauvreté. Il faut
une réaction globale plus responsable, qui implique en méme temps la lutte pour la réduction de la
pollution et le développement des pays et des régions pauvres. Le XXleme siécle, alors qu'il
maintient un systéme de gouvernement propre aux époques passées, est le théatre d’'un
affaiblissement du pouvoir des Etats nationaux, surtout parce que la dimension économique et
financiére, de caractére transnational, tend a prédominer sur la politique. Dans ce contexte, la
maturation d’institutions internationales devient indispensable, qui doivent étre plus fortes et
efficacement organisées, avec des autorités désignées équitablement par accord entre les
gouvernements nationaux, et dotées de pouvoir pour sanctionner. Comme I'a affirmé Benoit XVI
dans la ligne déja développée par la doctrine sociale de I'Eglise : « Pour le gouvernement de
I’économie mondiale, pour assainir les économies frappées par la crise, pour prévenir son
aggravation et de plus grands déséquilibres, pour procéder a un souhaitable désarmement
intégral, pour arriver a la sécurité alimentaire et a la paix, pour assurer la protection de
I'environnement et pour réguler les flux migratoires, il est urgent que soit mise en place une
véritable Autorité politique mondiale telle qu’elle a déja été esquissée par mon Prédécesseur,
[saint] Jean XXIII».[129] Dans cette perspective, la diplomatie acquiert une importance inédite, en
vue de promouvoir des stratégies internationales anticipant les problémes plus graves qui finissent
par affecter chacun.

Il. LE DIALOGUE EN VUE DE NOUVELLES POLITIQUES
NATIONALES ET LOCALES

176. Non seulement il y a des gagnants et des perdants entre les pays, mais aussi entre les pays
pauvres, ou diverses responsabilités doivent étre identifiées. Pour cela, les questions concernant
I'environnement et le développement économique ne peuvent plus se poser seulement a partir
des différences entre pays, mais demandent qu’on préte attention aux politiques nationales et
locales.

177. Face a la possibilité d’'une utilisation irresponsable des capacités humaines, planifier,
coordonner, veiller, et sanctionner sont des fonctions impératives de chaque Etat. Comment la
société prépare-t-elle et protége-t-elle son avenir dans un contexte de constantes innovations



58
technologiques ? Le droit, qui établit les regles des comportements acceptables a la lumiére du
bien commun, est un facteur qui fonctionne comme un modérateur important. Les limites qu’une
société saine, mature et souveraine doit imposer sont liées a la prévision, a la précaution, aux
régulations adéquates, a la vigilance dans 'application des normes, a la lutte contre la corruption,
aux actions de contréle opérationnel sur les effets émergents non désirés des processus
productifs, et a I'intervention opportune face aux risques incertains ou potentiels. Il y a une
jurisprudence croissante visant a diminuer les effets polluants des activités des entreprises. Mais
le cadre politique et institutionnel n'est pas la seulement pour éviter les mauvaises pratiques, mais
aussi pour encourager les bonnes pratiques, pour stimuler la créativité qui cherche de nouvelles
voies, pour faciliter les initiatives personnelles et collectives.

178. Le drame de I'"immédiateté" politique, soutenue aussi par des populations consuméristes,
conduit a la nécessité de produire de la croissance a court terme. Répondant a des intéréts
électoraux, les gouvernements ne prennent pas facilement le risque de mécontenter la population
avec des mesures qui peuvent affecter le niveau de consommation ou mettre en péril des
investissements étrangers. La myopie de la logique du pouvoir ralentit I'intégration de I'agenda
environnemental aux vues larges, dans I'agenda public des gouvernements. On oublie ainsi que «
le temps est supérieur a I'espace»,[130] que nous sommes toujours plus féconds quand nous
nous préoccupons plus d’élaborer des processus que de nous emparer des espaces de pouvoir.
La grandeur politique se révele quand, dans les moments difficiles, on ceuvre pour les grands
principes et en pensant au bien commun a long terme. Il est trés difficile pour le pouvoir politique
d’assumer ce devoir dans un projet de Nation.

179. En certains lieux, se développent des coopératives pour I'exploitation d’énergies
renouvelables, qui permettent I'auto suffisance locale, et méme la vente des excédents. Ce simple
exemple montre que l'instance locale peut faire la différence alors que I'ordre mondial existant se
révele incapable de prendre ses responsabilités. En effet, on peut a ce niveau susciter une plus
grande responsabilité, un fort sentiment communautaire, une capacité spéciale de protection et
une créativité plus généreuse, un amour profond pour sa terre ; la aussi, on pense a ce qu’on
laisse aux enfants et aux petits-enfants. Ces valeurs ont un enracinement notable dans les
populations aborigénes. Etant donné que le droit se montre parfois insuffisant en raison de la
corruption, il faut que la décision politique soit incitée par la pression de la population. La sociéte,
a travers des organismes non gouvernementaux et des associations intermédiaires, doit obliger
les gouvernements a développer des normes, des procédures et des contrdles plus rigoureux. Si
les citoyens ne contrdlent pas le pouvoir politique — national, régional et municipal — un contrdle
des dommages sur I'environnement n’est pas possible non plus. D’autre part, les Iégislations des
municipalités peuvent étre plus efficaces s'’il y a des accords entre populations voisines pour
soutenir les mémes politiques environnementales.

180. On ne peut pas penser a des recettes uniformes, parce que chaque pays ou région a des
problemes et des limites spécifiques. Il est aussi vrai que le réalisme politique peut exiger des



59
mesures et des technologies de transition, a condition qu’elles soient toujours accompagnées par
le projet et par 'acceptation d’engagements progressifs contraignants. Mais, tant au niveau
national que local il reste beaucoup a faire, comme, par exemple, promouvoir des formes
d’économies d’énergie. Ceci implique de favoriser des modes de production industrielle ayant une
efficacité énergétique maximale et utilisant moins de matiere premiére, retirant du marché les
produits peu efficaces du point de vue énergétique, ou plus polluants. On peut aussi mentionner
une bonne gestion des transports, ou des formes de construction ou de réfection d’édifices qui
réduisent leur consommation énergétique et leur niveau de pollution. D’autre part, I'action politique
locale peut s’orienter vers la modification de la consommation, le développement d’'une économie
des déchets et du recyclage, la protection des espéces et la programmation d’'une agriculture
diversifiée avec la rotation des cultures. Il est possible d’encourager 'amélioration agricole de
régions pauvres par les investissements dans des infrastructures rurales, dans I'organisation du
marché local ou national, dans des systémes d’irrigation, dans le développement de techniques
agricoles durables. On peut faciliter des formes de coopération ou d’organisation communautaire
qui défendent les intéréts des petits producteurs et préservent les écosystémes locaux de la
déprédation. Il y a tant de choses que 'on peut faire !

181. La continuité est indispensable parce que les politiques relatives au changement climatique
et a la sauvegarde de I'environnement ne peuvent pas changer chaque fois que change un
gouvernement. Les résultats demandent beaucoup de temps et supposent des colts immédiats,
avec des effets qui ne seront pas visibles au cours du mandat du gouvernement concerné. C’est
pourquoi sans la pression de la population et des institutions, il y aura toujours de la résistance a
intervenir, plus encore quand il y aura des urgences a affronter. Qu'un homme politique assume
ces responsabilités avec les colts que cela implique, ne répond pas a la logique d’efficacité et
d'immédiateté de I'économie ni a celle de la politique actuelle ; mais s’il ose le faire, cela le
conduira a reconnaitre la dignité que Dieu lui a donnée comme homme, et il laissera dans
I'histoire un témoignage de généreuse responsabilité. Il faut accorder une place prépondérante a
une saine politique, capable de réformer les institutions, de les coordonner et de les doter de
meilleures pratiques qui permettent de vaincre les pressions et les inerties vicieuses. Cependant,
il faut ajouter que les meilleurs mécanismes finissent par succomber quand manquent les grandes
finalités, les valeurs, une compréhension humaniste et riche de sens qui donnent a chaque
société une orientation noble et généreuse.

lll. DIALOGUE ET TRANSPARENCE
DANS LES PROCESSUS DE PRISE DE DECISIONS

182. La prévision de I'impact sur 'environnement des initiatives et des projets requiert des
processus politiques transparents et soumis au dialogue, alors que la corruption, qui cache le
véritable impact environnemental d’un projet en échange de faveurs, conduit habituellement a des
accords fallacieux au sujet desquels on évite information et large débat.



60
183. Une étude de 'impact sur I'environnement ne devrait pas étre postérieure a I'élaboration d’un
projet de production ou d’une quelconque politique, plan ou programme a réaliser. Il faut qu’elle
soit insérée deés le début, et élaborée de maniére interdisciplinaire, transparente et indépendante
de toute pression économique ou politique. Elle doit étre en lien avec I'analyse des conditions de
travail et 'analyse des effets possibles, entre autres, sur la santé physique et mentale des
personnes, sur '’économie locale, sur la sécurité. Les résultats économiques pourront étre ainsi
déduits de maniére plus réaliste, prenant en compte les scénarios possibles et prévoyant
éventuellement la nécessité d’'un plus grand investissement pour affronter les effets indésirables
qui peuvent étre corrigés. Il est toujours nécessaire d’arriver a un consensus entre les différents
acteurs sociaux, qui peuvent offrir des points de vue, des solutions et des alternatives différents.
Mais a la table de discussion, les habitants locaux doivent avoir une place privilégiée, eux qui se
demandent ce qu’ils veulent pour eux et pour leurs enfants, et qui peuvent considérer les objectifs
qui transcendent l'intérét économique immédiat. Il faut cesser de penser en terme d’“interventions”
sur I'environnement, pour élaborer des politiques congues et discutées par toutes les parties
intéressées. La participation requiert que tous soient convenablement informés sur les divers
aspects ainsi que sur les différents risques et possibilités ; elle ne se limite pas a la décision
initiale d’'un projet, mais concerne aussi les actions de suivi et de surveillance constante. La
sincérité et la vérité sont nécessaires dans les discussions scientifiques et politiques, qui ne
doivent pas se limiter a considérer ce qui est permis ou non par la législation.

184. Quand d’éventuels risques pour I'environnement, qui affectent le bien commun, présent et
futur, apparaissent, cette situation exige que « les décisions soient fondées sur une confrontation
entre les risques et les bénéfices envisageables pour tout choix alternatif possible ».[131] Cela
vaut surtout si un projet peut entrainer un accroissement de I'utilisation des ressources naturelles,
des émissions ou des rejets, de la production de déchets, ou une modification significative du
paysage, de I'habitat des espéces protégées, ou d’'un espace public. Certains projets qui ne sont
pas suffisamment analysés peuvent affecter profondément la qualité de vie dans un milieu pour
des raisons trés diverses, comme une pollution acoustique non prévue, la réduction du champ
visuel, la perte de valeurs culturelles, les effets de I'utilisation de I'énergie nucléaire. La culture
consumeériste, qui donne priorité au court terme et a l'intérét privé, peut encourager des
procédures trop rapides ou permettre la dissimulation d’information.

185. Dans toute discussion autour d’une initiative, une série de questions devrait se poser en vue
de discerner si elle offrira ou non un véritable développement intégral : Pour quoi ? Par quoi ? Ou
? Quand ? De quelle maniére ? Pour qui ? Quels sont les risques ? A quel codt ? Qui paiera les
couts et comment le fera-t-il ? Dans ce discernement, certaines questions doivent avoir la priorité.
Par exemple, nous savons que I'eau est une ressource limitée et indispensable, et y avoir accés
est un droit fondamental qui conditionne I'exercice des autres droits humains. Ceci est indubitable
et conditionne toute analyse de I'impact environnemental d’une région.

186. Dans la Déclaration de Rio de 1992, il est affirmé : « En cas de risque de dommages graves



61
ou irréversibles, 'absence de certitude scientifique absolue ne doit pas servir de prétexte pour
remettre a plus tard 'adoption de mesures effectives »[132] qui empécheraient la dégradation de
I'environnement. Ce principe de précaution permet la protection des plus faibles, qui disposent de
peu de moyens pour se défendre et pour apporter des preuves irréfutables. Si I'information
objective conduit a prévoir un dommage grave et irréversible, bien qu’il n’y ait pas de preuve
indiscutable, tout projet devra étre arrété ou modifié. Ainsi, on inverse la charge de la preuve,
puisque dans ce cas il faut apporter une démonstration objective et indiscutable que I'activité
proposée ne va pas générer de graves dommages a I'environnement ou a ceux qui y habitent.

187. Cela n’entraine pas qu'il faille s’opposer a toute innovation technologique qui permette
d’améliorer la qualité de vie d’'une population. Mais, dans tous les cas, il doit toujours étre bien
établi que la rentabilité ne peut pas étre I'unique élément a prendre en compte et que, au moment
ou apparaissent de nouveaux critéres de jugement a partir de I'’évolution de 'information, il devrait
y avoir une nouvelle évaluation avec la participation de toutes les parties intéressées. Le résultat
de la discussion pourrait étre la décision de ne pas avancer dans un projet, mais pourrait étre
aussi sa modification ou I'élaboration de propositions alternatives.

188. Dans certaines discussions sur des questions liées a I'environnement, il est difficile de
parvenir & un consensus. Encore une fois je répéte que I'Eglise n’a pas la prétention de juger des
questions scientifiques ni de se substituer a la politique, mais j'invite a un débat honnéte et
transparent, pour que les besoins particuliers ou les idéologies n’affectent pas le bien commun.

IV. POLITIQUE ET ECONOMIE EN DIALOGUE
POUR LA PLENITUDE HUMAINE

189. La politique ne doit pas se soumettre a I'économie et celle-ci ne doit pas se soumettre aux
diktats ni au paradigme d’efficacité de la technocratie. Aujourd’hui, en pensant au bien commun,
nous avons impérieusement besoin que la politique et 'économie, en dialogue, se mettent
résolument au service de la vie, spécialement de la vie humaine. Sauver les banques a tout prix,
en en faisant payer le prix a la population, sans la ferme décision de revoir et de réformer le
systéme dans son ensemble, réaffirme une emprise absolue des finances qui n’a pas d’avenir et
qui pourra seulement générer de nouvelles crises aprés une longue, couteuse et apparente
guérison. La crise financiére de 2007-2008 était une occasion pour le développement d’'une
nouvelle économie plus attentive aux principes éthiques, et pour une nouvelle régulation de
I'activité financiére spéculative et de la richesse fictive. Mais il n’y a pas eu de réaction qui aurait
conduit a repenser les critéres obsoletes qui continuent a régir le monde. La production n’est pas
toujours rationnelle, et souvent elle est liée a des variables économiques qui fixent pour les
produits une valeur qui ne correspond pas a leur valeur réelle. Cela conduit souvent a la
surproduction de certaines marchandises, avec un impact inutile sur 'environnement qui, en
méme temps, porte préjudice a de nombreuses économies régionales.[133] La bulle financiére est
aussi, en général, une bulle productive. En définitive, n’est pas affrontée avec énergie la question



62
de I'économie réelle, qui permet par exemple que la production se diversifie et s’améliore, que les
entreprises fonctionnent bien, que les petites et moyennes entreprises se développent et créent
des emplois.

190. Dans ce contexte, il faut toujours se rappeler que « la protection de I'environnement ne peut
pas étre assurée uniquement en fonction du calcul financier des codts et des bénéfices.
L’environnement fait partie de ces biens que les mécanismes du marché ne sont pas en mesure
de défendre ou de promouvoir de fagon adéquate ».[134] Une fois de plus, il faut éviter une
conception magique du marché qui fait penser que les problémes se résoudront tout seuls par
'accroissement des bénéfices des entreprises ou des individus. Est-il réaliste d’espérer que celui
qui a 'obsession du bénéfice maximum s’attarde a penser aux effets environnementaux qu'il
laissera aux prochaines générations ? Dans le schéma du gain il n’y a pas de place pour penser
aux rythmes de la nature, a ses périodes de dégradation et de régénération, ni a la complexité des
écosystemes qui peuvent étre gravement altérés par I'intervention humaine. De plus, quand on
parle de biodiversité, on la congoit au mieux comme une réserve de ressources économiques qui
pourrait étre exploitée, mais on ne prend pas en compte sérieusement, entre autres, la valeur
réelle des choses, leur signification pour les personnes et les cultures, les intéréts et les
nécessités des pauvres.

191. Quand on pose ces questions, certains réagissent en accusant les autres de prétendre
arréter irrationnellement le progreés et le développement humain. Mais nous devons nous
convaincre que ralentir un rythme déterminé de production et de consommation peut donner lieu a
d’autres formes de progres et de développement. Les efforts pour une exploitation durable des
ressources naturelles ne sont pas une dépense inutile, mais un investissement qui pourra générer
d’autres bénéfices économiques a moyen terme. Si nous ne souffrons pas d’étroitesse de vue,
nous pouvons découvrir que la diversification d’'une production plus innovante, et ce avec un
moindre impact sur I'environnement, peut étre tres rentable. Il s’agit d’ouvrir le chemin a
différentes opportunités qui n’impliquent pas d’arréter la créativité de 'homme et son réve de

progres, mais d’orienter cette énergie vers des voies nouvelles.

192. Par exemple, un chemin de développement productif plus créatif et mieux orienté pourrait
corriger le fait qu’il y a un investissement technologique excessif pour la consommation et faible
pour résoudre les problemes en suspens de I'humanité ; il pourrait générer des formes
intelligentes et rentables de réutilisation, d’utilisation multifonctionnelle et de recyclage ; il pourrait
encore améliorer 'efficacité énergétique des villes. La diversification de la production ouvre
d'immenses possibilités a l'intelligence humaine pour créer et innover, en méme temps qu’elle
protége I'environnement et crée plus d’emplois. Ce serait une créativité capable de faire fleurir de
nouveau la noblesse de I'étre humain, parce qu’il est plus digne d'utiliser l'intelligence, avec
audace et responsabilité, pour trouver des formes de développement durable et équitable, dans le
cadre d’une conception plus large de ce qu’est la qualité de vie. Inversement, il est moins digne, il
est superficiel et moins créatif de continuer a créer des formes de pillage de la nature seulement



63
pour offrir de nouvelles possibilités de consommation et de gain immédiat.

193. De toute maniere, si dans certains cas le développement durable entrainera de nouvelles
formes de croissance, dans d’autres cas, face a I'accroissement vorace et irresponsable produit
durant de nombreuses décennies, il faudra penser aussi a marquer une pause en mettant
certaines limites raisonnables, voire a retourner en arriére avant qu’il ne soit trop tard. Nous
savons que le comportement de ceux qui consomment et détruisent toujours davantage n’est pas
soutenable, tandis que d’autres ne peuvent pas vivre conformément a leur dignité humaine. C’est
pourquoi I'’heure est venue d’accepter une certaine décroissance dans quelques parties du
monde, mettant a disposition des ressources pour une saine croissance en d’autres parties.
Benoit XVI affirmait qu’« il est nécessaire que les sociétés technologiquement avancées soient
disposées a favoriser des comportements plus sobres, réduisant leurs propres besoins d’énergie
et améliorant les conditions de son utilisation ».[135]

194. Pour que surgissent de nouveaux modeles de progres nous devons « convertir le modéle de
développement global»,[136] ce qui implique de réfléchir de maniére responsable « sur le sens de
I’économie et de ses objectifs, pour en corriger les dysfonctionnements et les déséquilibres ».[137]
Il ne suffit pas de concilier, en un juste milieu, la protection de la nature et le profit financier, ou la
préservation de I'environnement et le progrés. Sur ces questions, les justes milieux retardent
seulement un peu 'effondrement. Il s’agit simplement de redéfinir le progrés. Un développement
technologique et économique qui ne laisse pas un monde meilleur et une qualité de vie
intégralement supérieure ne peut pas étre considéré comme un progres. D’autre part, la qualité
réelle de vie des personnes diminue souvent — a cause de la détérioration de I'environnement, de
la mauvaise qualité des produits alimentaires eux-mémes ou de I'épuisement de certaines
ressources — dans un contexte de croissance économique. Dans ce cadre, le discours de la
croissance durable devient souvent un moyen de distraction et de justification qui enferme les
valeurs du discours écologique dans la logique des finances et de la technocratie ; la
responsabilité sociale et environnementale des entreprises se réduit d’ordinaire a une série
d’actions de marketing et d'image.

195. Le principe de la maximalisation du gain, qui tend a s’isoler de toute autre considération, est
une distorsion conceptuelle de I'économie : si la production augmente, il importe peu que cela se
fasse au prix des ressources futures ou de la santé de I'environnement ; si I'exploitation d’'une
forét fait augmenter la production, personne ne mesure dans ce calcul la perte qu'implique la
désertification du territoire, le dommage causé a la biodiversité ou 'augmentation de la pollution.
Cela veut dire que les entreprises obtiennent des profits en calculant et en payant une part infime
des codts. Seul pourrait étre considéré comme éthique un comportement dans lequel « les colts
économiques et sociaux dérivant de 'usage des ressources naturelles communes soient établis
de fagon transparente et soient entierement supportés par ceux qui en jouissent et non par les
autres populations ou par les générations futures ».[138] La rationalité instrumentale, qui fait
seulement une analyse statique de la réalité en fonction des nécessités du moment, est présente



64
aussi bien quand c’est le marché qui assigne les ressources, que lorsqu’un Etat planificateur le
fait.

196. Qu’en est-il de la politique ? Rappelons le principe de subsidiarité qui donne la liberté au
développement des capacités présentes a tous les niveaux, mais qui exige en méme temps plus
de responsabilité pour le bien commun de la part de celui qui détient plus de pouvoir. Il est vrai
qu’aujourd’hui certains secteurs économiques exercent davantage de pouvoir que les Etats eux-
mémes. Mais on ne peut pas justifier une économie sans politique, qui serait incapable de
promouvoir une autre logique qui régisse les divers aspects de la crise actuelle. La logique qui ne
permet pas d’envisager une préoccupation sincere pour I'environnement est la méme qui
empéche de nourrir le souci d’intégrer les plus fragiles, parce que « dans le modéle actuel de
‘succes’ et de ‘droit privé’, il ne semble pas que cela ait un sens de s’investir pour que ceux qui
restent en arriére, les faibles ou les moins pourvus, puissent se faire un chemin dans la vie ».[139]

197. Nous avons besoin d’'une politique aux vues larges, qui suive une approche globale en
intégrant dans un dialogue interdisciplinaire les divers aspects de la crise. Souvent la politique
elle-méme est responsable de son propre discrédit, a cause de la corruption et du manque de
bonnes politiques publiques. Si I'Etat ne joue pas son réle dans une région, certains groupes
économiques peuvent apparaitre comme des bienfaiteurs et s’approprier le pouvoir réel, se
sentant autorisés a ne pas respecter certaines normes, jusqu’a donner lieu a diverses formes de
criminalité organisée, de traite de personnes, de narcotrafic, et de violence, trés difficiles a
éradiquer. Si la politique n’est pas capable de rompre une logique perverse, et de plus reste
enfermée dans des discours appauvris, nous continuerons a ne pas faire face aux grands
problemes de 'humanité. Une stratégie de changement réel exige de repenser la totalité des
processus, puisqu’il ne suffit pas d’inclure des considérations écologiques superficielles pendant
gu’on ne remet pas en cause la logique sous-jacente a la culture actuelle. Une saine politique
devrait étre capable d’assumer ces défis.

198. La politique et I'’économie ont tendance a s’accuser mutuellement en ce qui concerne la
pauvreté et la dégradation de I'environnement. Mais il faut espérer qu’elles reconnaitront leurs
propres erreurs et trouveront des formes d’interaction orientées vers le bien commun. Pendant
que les uns sont obnubilés uniquement par le profit économique et que d’autres ont pour seule
obsession la conservation ou I'accroissement de leur pouvoir, ce que nous avons ce sont des
guerres, ou bien des accords fallacieux ou préserver I'environnement et protéger les plus faibles
est ce qui intéresse le moins les deux parties. La aussi vaut le principe : « I'unité est supérieure au
conflit ».[140]

V. LES RELIGIONS DANS LE DIALOGUE
AVEC LES SCIENCES

199. On ne peut pas soutenir que les sciences empiriques expliquent complétement la vie, la



65
structure de toutes les créatures et la réalité dans son ensemble. Cela serait outrepasser de fagon
indue leurs frontieres méthodologiques limitées. Si on réfléchit dans ce cadre fermé, la sensibilité
esthétique, la poésie, et méme la capacité de la raison a percevoir le sens et la finalité des choses
disparaissent.[141] Je veux rappeler que « les textes religieux classiques peuvent offrir une
signification pour toutes les époques, et ont une force de motivation qui ouvre toujours de
nouveaux horizons [...] Est-il raisonnable et intelligent de les reléguer dans I'obscurité, seulement
du fait qu’ils proviennent d’un contexte de croyance religieuse ? ».[142] En réalité, il est naif de
penser que les principes éthiques puissent se présenter de maniere purement abstraite, détachés
de tout contexte, et le fait qu’ils apparaissent dans un langage religieux ne les prive pas de toute
valeur dans le débat public. Les principes éthiques que la raison est capable de percevoir peuvent
réapparaitre toujours de maniére différente et étre exprimés dans des langages divers, y compris
religieux.

200. D’autre part, toute solution technique que les sciences prétendent apporter sera incapable de
résoudre les graves problemes du monde si ’lhumanité perd le cap, si I'on oublie les grandes
motivations qui rendent possibles la cohabitation, le sacrifice, la bonté. De toute fagon, il faudra
inviter les croyants a étre cohérents avec leur propre foi et a ne pas la contredire par leurs actions
; il faudra leur demander de s’ouvrir de nouveau a la grace de Dieu et de puiser au plus profond
de leurs propres convictions sur 'amour, la justice et la paix. Si une mauvaise compréhension de
nos propres principes nous a parfois conduits a justifier le mauvais traitement de la nature, la
domination despotique de I'étre humain sur la création, ou les guerres, 'injustice et la violence,
nous, les croyants, nous pouvons reconnaitre que nous avons alors été infidéles au trésor de
sagesse que nous devions garder. Souvent les limites culturelles des diverses époques ont
conditionné cette conscience de leur propre héritage éthique et spirituel, mais c’est précisément le
retour a leurs sources qui permet aux religions de mieux répondre aux nécessités actuelles.

201. La majorité des habitants de la planete se déclare croyante, et cela devrait inciter les
religions a entrer dans un dialogue en vue de la sauvegarde de la nature, de la défense des
pauvres, de la construction de réseaux de respect et de fraternité. Un dialogue entre les sciences
elles-mémes est aussi nécessaire parce que chacune a I'habitude de s’enfermer dans les limites
de son propre langage, et la spécialisation a tendance a devenir isolement et absolutisation du
savoir de chacun. Cela empéche d’affronter convenablement les problémes de I'environnement.
Un dialogue ouvert et respectueux devient aussi nécessaire entre les différents mouvements
écologistes, ou les luttes idéologiques ne manquent pas. La gravité de la crise écologique exige
que tous nous pensions au bien commun et avancions sur un chemin de dialogue qui demande
patience, ascese et générosité, nous souvenant toujours que « la réalité est supérieure a l'idée
».[143

SIXIEME CHAPITRE




66
EDUCATION
ET SPIRITUALITE ECOLOGIQUES

202. Beaucoup de choses doivent étre réorientées, mais avant tout 'lhumanité a besoin de
changer. La conscience d’une origine commune, d’'une appartenance mutuelle et d’'un avenir
partagé par tous, est nécessaire. Cette conscience fondamentale permettrait le développement de
nouvelles convictions, attitudes et formes de vie. Ainsi un grand défi culturel, spirituel et éducatif,
qui supposera de longs processus de régénération, est mis en évidence.

|. MISER SUR UN AUTRE STYLE DE VIE

203. Etant donné que le marché tend a créer un mécanisme consumériste compulsif pour placer
ses produits, les personnes finissent par étre submergées, dans une spirale d’achats et de
dépenses inutiles. Le consumérisme obsessif est le reflet subjectif du paradigme techno-
économique. Il arrive ce que Romano Guardini signalait déja : I'étre humain « accepte les choses
usuelles et les formes de la vie telles qu’elles lui sont imposées par les plans rationnels et les
produits normalisés de la machine et, dans I'ensemble, il le fait avec I'impression que tout cela est
raisonnable et juste ».[144] Ce paradigme fait croire a tous qu’ils sont libres, tant qu’ils ont une
soi-disant liberté pour consommer, alors que ceux qui ont en réalité la liberté, ce sont ceux qui
constituent la minorité en possession du pouvoir économique et financier. Dans cette équivoque,
’lhumanité postmoderne n’a pas trouvé une nouvelle conception d’elle-méme qui puisse l'orienter,
et ce manque d’identité est vécu avec angoisse. Nous possédons trop de moyens pour des fins
limitées et rachitiques.

204. La situation actuelle du monde « engendre un sentiment de précarité et d’'insécurité qui, a
son tour, nourrit des formes d’égoisme collectif ».[145] Quand les personnes deviennent
autoréférentielles et s’isolent dans leur propre conscience, elles accroissent leur voracité. En effet,
plus le cceur de la personne est vide, plus elle a besoin d’objets a acheter, a posséder et a
consommer. Dans ce contexte, il ne semble pas possible qu’'une personne accepte que la réalité
|lui fixe des limites. A cet horizon, un vrai bien commun n’existe pas non plus. Si c’est ce genre de
sujet qui tend a prédominer dans une société, les normes seront seulement respectées dans la
mesure ou elles ne contredisent pas des besoins personnels. C’est pourquoi nous ne pensons
pas seulement a I'éventualité de terribles phénomeénes climatiques ou a de grands désastres
naturels, mais aussi aux catastrophes dérivant de crises sociales, parce que I'obsession d’un style
de vie consumériste ne pourra que provoquer violence et destruction réciproque, surtout quand
seul un petit nombre peut se le permettre.

205. Cependant, tout n’est pas perdu, parce que les étres humains, capables de se dégrader a
'extréme, peuvent aussi se surmonter, opter de nouveau pour le bien et se régénérer, au-dela de
tous les conditionnements mentaux et sociaux qu’on leur impose. lls sont capables de se regarder
eux-mémes avec honnéteté, de révéler au grand jour leur propre dégout et d’initier de nouveaux



67
chemins vers la vraie liberté. Il n’y a pas de systémes qui annulent complétement 'ouverture au
bien, a la vérité et a la beauté, ni la capacité de réaction que Dieu continue d’encourager du plus
profond des coeurs humains. Je demande a chaque personne de ce monde de ne pas oublier sa
dignité que nul n’a le droit de lui enlever.

206. Un changement dans les styles de vie pourrait réussir a exercer une pression saine sur ceux
qui détiennent le pouvoir politique, économique et social. C’est ce qui arrive quand les
mouvements de consommateurs obtiennent qu’on n’achéte plus certains produits, et deviennent
ainsi efficaces pour modifier le comportement des entreprises, en les forgant a considérer I'impact
environnemental et les modéles de production. C’est un fait, quand les habitudes de la société
affectent le gain des entreprises, celles-ci se trouvent contraintes a produire autrement. Cela nous
rappelle la responsabilité sociale des consommateurs : « Acheter est non seulement un acte
économique mais toujours aussi un acte moral ».[146] C’est pourquoi, aujourd’hui « le théme de la
dégradation environnementale met en cause les comportements de chacun de nous ».[147]

207. La Charte de la Terre nous invitait tous a tourner le dos a une étape d’autodestruction et a
prendre un nouveau départ, mais nous n’avons pas encore développé une conscience universelle
qui le rende possible. Voila pourquoi jose proposer de nouveau ce beau défi : “Comme jamais
auparavant dans l'histoire, notre destin commun nous invite a chercher un nouveau
commencement [...] Faisons en sorte que notre époque soit reconnue dans I'histoire comme celle
de I'éveil d’'une nouvelle forme d’hommage a la vie, d’'une ferme résolution d’atteindre la durabilité,
de I'accélération de la lutte pour la justice et la paix et de ’heureuse célébration de la vie”.[148]

208. Il est toujours possible de développer a nouveau la capacité de sortir de soi vers l'autre. Sans
elle, on ne reconnait pas la valeur propre des autres créatures, on ne se préoccupe pas de
protéger quelque chose pour les autres, on n’a pas la capacité de se fixer des limites pour éviter la
souffrance ou la détérioration de ce qui nous entoure. L’attitude fondamentale de se transcender,
en rompant avec l'isolement de la conscience et I'autoréférentialité, est la racine qui permet toute
attention aux autres et a I'environnement, et qui fait naitre la réaction morale de prendre en
compte lI'impact que chaque action et chaque décision personnelle provoquent hors de soi-méme.
Quand nous sommes capables de dépasser I'individualisme, un autre style de vie peut réellement
se développer et un changement important devient possible dans la société.

. EDUCATION POUR L’ALLIANCE
ENTRE L’HUMANITE ET LENVIRONNEMENT

209. La conscience de la gravité de la crise culturelle et écologique doit se traduire par de
nouvelles habitudes. Beaucoup savent que le progrés actuel, tout comme la simple accumulation
d’objets ou de plaisirs, ne suffit pas a donner un sens ni de la joie au cceur humain, mais ils ne se
sentent pas capables de renoncer a ce que le marché leur offre. Dans les pays qui devraient
réaliser les plus grands changements d’habitudes de consommation, les jeunes ont une nouvelle



68
sensibilité écologique et un esprit généreux, et certains d’entre eux luttent admirablement pour la
défense de I'environnement ; mais ils ont grandi dans un contexte de trés grande consommation
et de bien-étre qui rend difficile le développement d’autres habitudes. C’est pourquoi nous
sommes devant un défi éducatif.

210. L’éducation environnementale a progressivement élargi le champ de ses objectifs. Si au
commencement elle était trées axée sur I'information scientifique ainsi que sur la sensibilisation et
la prévention de risques environnementaux, a présent cette éducation tend a inclure une critique
des “mythes” de la modernité (individualisme, progrés indéfini, concurrence, consumeérisme,
marché sans régles), fondés sur la raison instrumentale ; elle tend également a s’étendre aux
différents niveaux de I'équilibre écologique : au niveau interne avec soi-méme, au niveau solidaire
avec les autres, au niveau naturel avec tous les étres vivants, au niveau spirituel avec Dieu.
L’éducation environnementale devrait nous disposer a faire ce saut vers le Mystére, a partir
duquel une éthique écologique acquiert son sens le plus profond. Par ailleurs, des éducateurs
sont capables de repenser les itinéraires pédagogiques d’'une éthique écologique, de maniere a
faire grandir effectivement dans la solidarité, dans la responsabilité et dans la protection fondée
sur la compassion.

211. Cependant, cette éducation ayant pour vocation de créer une “citoyenneté écologique” se
limite parfois a informer, et ne réussit pas a développer des habitudes. L’existence de lois et de
normes n’est pas suffisante a long terme pour limiter les mauvais comportements, méme si un
contréle effectif existe. Pour que la norme juridique produise des effets importants et durables, il
est nécessaire que la plupart des membres de la société I'aient acceptée grace a des motivations
appropriées, et réagissent a partir d'un changement personnel. C’est seulement en cultivant de
solides vertus que le don de soi dans un engagement écologique est possible. Si une personne a
I'habitude de se couvrir un peu au lieu d’allumer le chauffage, alors que sa situation économique
lui permettrait de consommer et de dépenser plus, cela suppose qu’elle a intégré des convictions
et des sentiments favorables a |la préservation de I'environnement. Accomplir le devoir de
sauvegarder la création par de petites actions quotidiennes est trés noble, et il est merveilleux que
I’éducation soit capable de les susciter jusqu’a en faire un style de vie. L’éducation a la
responsabilité environnementale peut encourager divers comportements qui ont une incidence
directe et importante sur la préservation de I'environnement tels que : éviter 'usage de matiére
plastique et de papier, réduire la consommation d’eau, trier les déchets, cuisiner seulement ce que
I'on pourra raisonnablement manger, traiter avec attention les autres étres vivants, utiliser les
transports publics ou partager le méme véhicule entre plusieurs personnes, planter des arbres,
éteindre les lumiéres inutiles. Tout cela fait partie d’une créativité généreuse et digne, qui révéle le
meilleur de I'étre humain. Le fait de réutiliser quelque chose au lieu de le jeter rapidement, parce
gu’on est animé par de profondes motivations, peut étre un acte d’'amour exprimant notre dignité.

212. Il ne faut pas penser que ces efforts ne vont pas changer le monde. Ces actions répandent
dans la société un bien qui produit toujours des fruits au-dela de ce que I'on peut constater, parce



69
gu’elles suscitent sur cette terre un bien qui tend a se répandre toujours, parfois de fagon invisible.
En outre, le développement de ces comportements nous redonne le sentiment de notre propre
dignité, il nous porte a une plus grande profondeur de vie, il nous permet de faire I'expérience du
fait qu’il vaut la peine de passer en ce monde.

213. Les milieux éducatifs sont divers : I'école, la famille, les moyens de communication, la
catéchése et autres. Une bonne éducation scolaire, dés le plus jeune age, séme des graines qui
peuvent produire des effets tout au long d’'une vie. Mais je veux souligner I'importance centrale de
la famille, parce qu’« elle est le lieu ou la vie, don de Dieu, peut étre convenablement accueillie et
protégée contre les nombreuses attaques auxquelles elle est exposée, le lieu ou elle peut se
développer suivant les exigences d’une croissance humaine authentique. Contre ce qu’on appelle
la culture de la mort, la famille constitue le lieu de la culture de la vie ».[149] Dans la famille, on
cultive les premiers réflexes d’amour et de préservation de la vie, comme par exemple I'utilisation
correcte des choses, 'ordre et la propreté, le respect pour I'écosysteme local et la protection de
tous les étres créés. La famille est le lieu de la formation intégrale, ou se déroulent les différents
aspects, intimement reliés entre eux, de la maturation personnelle. Dans la famille, on apprend a
demander une permission avec respect, a dire “merci” comme expression d’une juste évaluation
des choses qu’on recgoit, a dominer I'agressivité ou la voracité, et a demander pardon quand on
cause un dommage. Ces petits gestes de sincére courtoisie aident a construire une culture de la
vie partagée et du respect pour ce qui nous entoure.

214. Un effort de sensibilisation de la population incombe a la politique et aux diverses
associations. A 'Eglise également. Toutes les communautés chrétiennes ont un réle important &
jouer dans cette éducation. J'espere aussi que dans nos séminaires et maisons religieuses de
formation, on éduque a une austérité responsable, a la contemplation reconnaissante du monde,
a la protection de la fragilité des pauvres et de I'environnement. Etant donné l'importance de ce
qui est en jeu, de méme que des institutions dotées de pouvoir sont nécessaires pour sanctionner
les attaques a I'environnement, nous avons aussi besoin de nous contréler et de nous éduquer les
uns les autres.

215. Dans ce contexte, « il ne faut pas négliger la relation qui existe entre une formation
esthétique appropriée et la préservation de I'environnement».[150] Préter attention a la beauté, et
I'aimer, nous aide a sortir du pragmatisme utilitariste. Quand quelqu’un n’apprend pas a s’arréter
pour observer et pour évaluer ce qui est beau, il n’est pas étonnant que tout devienne pour lui
objet d’'usage et d’abus sans scrupule. En méme temps, si I'on veut obtenir des changements
profonds, il faut garder présent a I'esprit que les paradigmes de la pensée influent réellement sur
les comportements. L’éducation sera inefficace, et ses efforts seront vains, si elle n’essaie pas
aussi de répandre un nouveau paradigme concernant I’étre humain, la vie, la société et la relation
avec la nature. Autrement, le paradigme consumeériste, transmis par les moyens de
communication sociale et les engrenages efficaces du marché, continuera de progresser.



70
lll. LA CONVERSION ECOLOGIQUE

216. La grande richesse de la spiritualité chrétienne, générée par vingt siecles d’expériences
personnelles et communautaires, offre une belle contribution a la tentative de renouveler
’humanité. Je veux proposer aux chrétiens quelques lignes d’'une spiritualité écologique qui
trouvent leur origine dans des convictions de notre foi, car ce que nous enseigne I'Evangile a des
conséquences sur notre fagon de penser, de sentir et de vivre. Il ne s’agit pas de parler tant
d’idées, mais surtout de motivations qui naissent de la spiritualité pour alimenter la passion de la
préservation du monde. |l ne sera pas possible, en effet, de s’engager dans de grandes choses
seulement avec des doctrines, sans une mystique qui nous anime, sans « les mobiles intérieurs
qui poussent, motivent, encouragent et donnent sens a I'action personnelle et
communautaire».[151] Nous devons reconnaitre que, nous les chrétiens, nous n’avons pas
toujours recueilli et développé les richesses que Dieu a données a I'Eglise, ou la spiritualité n’est
déconnectée ni de notre propre corps, ni de la nature, ni des réalités de ce monde ; la spiritualité
se vit plutot avec celles-ci et en elles, en communion avec tout ce qui nous entoure.

217. S'il est vrai que « les déserts extérieurs se multiplient dans notre monde, parce que les
déserts intérieurs sont devenus trés grands »,[152] la crise écologique est un appel a une
profonde conversion intérieure. Mais nous devons aussi reconnaitre que certains chrétiens,
engageés et qui prient, ont I'habitude de se moquer des préoccupations pour I'environnement, avec
I'excuse du réalisme et du pragmatisme. D’autres sont passifs, ils ne se décident pas a changer
leurs habitudes et ils deviennent incohérents. lls ont donc besoin d’'une conversion écologique, qui
implique de laisser jaillir toutes les conséquences de leur rencontre avec Jésus-Christ sur les
relations avec le monde qui les entoure. Vivre la vocation de protecteurs de I'ceuvre de Dieu est
une part essentielle d’une existence vertueuse ; cela n’est pas quelque chose d’optionnel ni un
aspect secondaire dans I'expérience chrétienne.

218. Pour proposer une relation saine avec la création comme dimension de la conversion
intégrale de la personne, souvenons-nous du modele de saint Frangois d’Assise. Cela implique
aussi de reconnaitre ses propres erreurs, péchés, vices ou négligences, et de se repentir de tout
cceur, de changer intérieurement. Les Evéques australiens ont su exprimer la conversion en
termes de réconciliation avec la création : « Pour réaliser cette réconciliation, nous devons
examiner nos vies et reconnaitre de quelle fagon nous offensons la création de Dieu par nos
actions et notre incapacité d’agir. Nous devons faire I'expérience d’une conversion, d’'un
changement du coeur ».[153]

219. Cependant, il ne suffit pas que chacun s’amende pour dénouer une situation aussi complexe
que celle qu’affronte le monde actuel. Les individus isolés peuvent perdre leur capaciteé, ainsi que
leur liberté pour surmonter la logique de la raison instrumentale, et finir par étre a la merci d’'un
consumeérisme sans éthique et sans dimension sociale ni environnementale. On répond aux
problémes sociaux par des réseaux communautaires, non par la simple somme de biens



71
individuels : « Les exigences de cette ceuvre seront si immenses que les possibilités de l'initiative
individuelle et la coopération d’hommes formés selon les principes individualistes ne pourront y
répondre. Seule une autre attitude provoquera 'union des forces et 'unité de réalisation
nécessaires ».[154] La conversion écologique requise pour créer un dynamisme de changement
durable est aussi une conversion communautaire.

220. Cette conversion suppose diverses attitudes qui se conjuguent pour promouvoir une
protection généreuse et pleine de tendresse. En premier lieu, elle implique gratitude et gratuité,
c’est-a-dire une reconnaissance du monde comme don recu de 'amour du Pére, ce qui a pour
conséquence des attitudes gratuites de renoncement et des attitudes généreuses méme si
personne ne les voit ou ne les reconnait : « Que ta main gauche ignore ce que fait ta main droite
[...] et ton Pére qui voit dans le secret, te le rendra » (Mt 6, 3-4). Cette conversion implique aussi la
conscience amoureuse de ne pas étre déconnecté des autres créatures, de former avec les
autres étres de 'univers une belle communion universelle. Pour le croyant, le monde ne se
contemple pas de I'extérieur mais de l'intérieur, en reconnaissant les liens par lesquels le Pére
nous a unis a tous les étres. En outre, en faisant croitre les capacités spécifiques que Dieu lui a
données, la conversion écologique conduit le croyant a développer sa créativité et son
enthousiasme, pour affronter les drames du monde en s’offrant a Dieu « comme un sacrifice
vivant, saint et agréable » (Bm 12, 1). Il ne comprend pas sa supériorité comme motif de gloire
personnelle ou de domination irresponsable, mais comme une capacité différente, lui imposant a
son tour une grave responsabilité qui nait de sa foi.

221. Diverses convictions de notre foi développées au début de cette Encyclique, aident a enrichir
le sens de cette conversion, comme la conscience que chaque créature reflete quelque chose de
Dieu et a un message a nous enseigner ; ou encore I'assurance que le Christ a assumé en lui-
méme ce monde matériel et qu’a présent, ressuscité, il habite au fond de chaque étre, en
I'entourant de son affection comme en le pénétrant de sa lumiére ; et aussi la conviction que Dieu
a créé le monde en y inscrivant un ordre et un dynamisme que I'étre humain n’a pas le droit
d’ignorer. Quand on lit dans I'Evangile que Jésus parle des oiseaux, et dit qu’ « aucun d’eux n’est
oublié au regard de Dieu » (Lc 12, 6) : pourra-t-on encore les maltraiter ou leur faire du mal ?
J’invite tous les chrétiens a expliciter cette dimension de leur conversion, en permettant que la
force et la lumiére de la grace recue s’étendent aussi a leur relation avec les autres créatures ainsi
gu’avec le monde qui les entoure, et suscitent cette fraternité sublime avec toute la création, que
saint Frangois d’Assise a vécue d’'une maniére si lumineuse.

IV. JOIE ET PAIX

222. La spiritualité chrétienne propose une autre maniére de comprendre la qualité de vie, et
encourage un style de vie prophétique et contemplatif, capable d’aider a apprécier profondément
les choses sans étre obsédé par la consommation. |l est important d’assimiler un vieil
enseignement, présent dans diverses traditions religieuses, et aussi dans la Bible. Il s’agit de la



72
conviction que “moins est plus”. En effet, 'accumulation constante de possibilités de consommer
distrait le coeur et empéche d’évaluer chaque chose et chaque moment. En revanche, le fait d’étre
sereinement présent a chaque réalité, aussi petite soit-elle, nous ouvre beaucoup plus de
possibilités de compréhension et d’épanouissement personnel. La spiritualité chrétienne propose
une croissance par la sobriété, et une capacité de jouir avec peu. C’est un retour a la simplicité qui
nous permet de nous arréter pour apprécier ce qui est petit, pour remercier des possibilités que la
vie offre, sans nous attacher a ce que nous avons ni nous attrister de ce que nous ne possédons
pas. Cela suppose d’éviter la dynamique de la domination et de la simple accumulation de plaisirs.

223. La sobriété, qui est vécue avec liberté et de maniére consciente, est libératrice. Ce n’est pas
moins de vie, ce n'est pas une basse intensité de vie mais tout le contraire ; car, en réalité ceux
qui jouissent plus et vivent mieux chaque moment, sont ceux qui cessent de picorer ici et la en
cherchant toujours ce qu’ils n’ont pas, et qui font 'expérience de ce qu’est valoriser chaque
personne et chaque chose, en apprenant a entrer en contact et en sachant jouir des choses les
plus simples. lls ont ainsi moins de besoins insatisfaits, et sont moins fatigués et moins
tourmentés. On peut vivre intensément avec peu, surtout quand on est capable d’apprécier
d’autres plaisirs et qu’on trouve satisfaction dans les rencontres fraternelles, dans le service, dans
le déploiement de ses charismes, dans la musique et I'art, dans le contact avec la nature, dans la
priere. Le bonheur requiert de savoir limiter certains besoins qui nous abrutissent, en nous
rendant ainsi disponibles aux multiples possibilités qu’offre la vie.

224. La sobriété et 'humilité n’ont pas bénéficié d’'un regard positif au cours du siécle dernier.
Mais quand I'exercice d’une vertu s’affaiblit d'une maniere généralisée dans la vie personnelle et
sociale, cela finit par provoquer des déséquilibres multiples, y compris des déséquilibres
environnementaux. C’est pourquoi, il ne suffit plus de parler seulement de l'intégrité des
ecosystemes. Il faut oser parler de l'intégrité de la vie humaine, de la nécessité d’encourager et de
conjuguer toutes les grandes valeurs. La disparition de '’humilité chez un étre humain,
enthousiasmé malheureusement par la possibilité de tout dominer sans aucune limite, ne peut que
finir par porter préjudice a la société et a I'environnement. Il n’est pas facile de développer cette
saine humilité ni une sobriété heureuse si nous nous rendons autonomes, si nous excluons Dieu
de notre vie et que notre moi prend sa place, si nous croyons que c’est notre propre subjectivité
qui détermine ce qui est bien ou ce qui est mauvais.

225. Par ailleurs, aucune personne ne peut mdrir dans une sobriété heureuse, sans étre en paix
avec elle-méme. La juste compréhension de la spiritualité consiste en partie a amplifier ce que
nous entendons par paix, qui est beaucoup plus que I'absence de guerre. La paix intérieure des
personnes tient, dans une large mesure, de la préservation de I'écologie et du bien commun,
parce que, authentiquement vécue, elle se révéle dans un style de vie équilibré joint a une
capacité d’admiration qui méne a la profondeur de la vie. La nature est pleine de mots d’amouir,
mais comment pourrons-nous les écouter au milieu du bruit constant, de la distraction permanente
et anxieuse, ou du culte de I'apparence ? Beaucoup de personnes font I'expérience d’un profond



73
désequilibre qui les pousse a faire les choses a toute vitesse pour se sentir occupées, dans une
hate constante qui, a son tour, les améne a renverser tout ce qu’il y a autour d’eux. Cela a un
impact sur la maniere dont on traite 'environnement. Une écologie intégrale implique de consacrer
un peu de temps a retrouver 'harmonie sereine avec la création, a réfléchir sur notre style de vie
et sur nos idéaux, a contempler le Créateur, qui vit parmi nous et dans ce qui nous entoure, dont
la présence « ne doit pas étre fabriquée, mais découverte, dévoilée».[155]

226. Nous parlons d’une attitude du cceur, qui vit tout avec une attention sereine, qui sait étre
pleinement présent a quelqu’un sans penser a ce qui vient apres, qui se livre a tout moment
comme un don divin qui doit étre pleinement vécu. Jésus nous enseignait cette attitude quand il
nous invitait a regarder les lys des champs et les oiseaux du ciel, ou quand en présence d’un
homme inquiet « il fixa sur lui son regard et I'aima » (Mc 10, 21). |l était pleinement présent a
chaque étre humain et a chaque créature, et il nous a ainsi montré un chemin pour surmonter
I'anxiété maladive qui nous rend superficiels, agressifs et consommateurs effrénés.

227. S’arréter pour rendre grace a Dieu avant et aprés les repas est une expression de cette
attitude. Je propose aux croyants de renouer avec cette belle habitude et de la vivre en
profondeur. Ce moment de la bénédiction, bien qu’il soit tres bref, nous rappelle notre dépendance
de Dieu pour la vie, il fortifie notre sentiment de gratitude pour les dons de la création, reconnait
ceux qui par leur travail fournissent ces biens, et renforce la solidarité avec ceux qui sont le plus
dans le besoin.

V. AMOUR CIVIL ET POLITIQUE

228. La préservation de la nature fait partie d’un style de vie qui implique une capacité de
cohabitation et de communion. Jésus nous a rappelé que nous avons Dieu comme Pére commun,
ce qui fait de nous des fréres. L’amour fraternel ne peut étre que gratuit, il ne peut jamais étre une
rétribution pour ce qu’un autre réalise ni une avance pour ce que nous espérons qu'il fera. C’est
pourquoi, il est possible d’aimer les ennemis. Cette méme gratuité nous améne a aimer et a
accepter le vent, le soleil ou les nuages, bien qu'’ils ne se soumettent pas a notre contréle. Voila
pourquoi nous pouvons parler d’'une fraternité universelle.

229. Il faut reprendre conscience que nous avons besoin les uns des autres, que nous avons une
responsabilité vis-a-vis des autres et du monde, que cela vaut la peine d’étre bons et honnétes.
Depuis trop longtemps déja, nous sommes dans la dégradation morale, en nous moquant de
I'éthique, de la bonté, de la foi, de 'honnéteté. L’heure est arrivée de réaliser que cette joyeuse
superficialité nous a peu servi. Cette destruction de tout fondement de la vie sociale finit par nous
opposer les uns aux autres, chacun cherchant a préserver ses propres intéréts ; elle provoque
I'’émergence de nouvelles formes de violence et de cruauté, et empéche le développement d’'une
vraie culture de protection de I'environnement.



74
230. L’exemple de sainte Thérése de Lisieux nous invite a pratiquer la petite voie de 'amour, a ne
pas perdre I'occasion d’'un mot aimable, d’'un sourire, de n'importe quel petit geste qui séme paix
et amitié. Une écologie intégrale est aussi faite de simples gestes quotidiens par lesquels nous
rompons la logique de la violence, de I'exploitation, de I'égoisme. En attendant, le monde de la
consommation exacerbée est en méme temps le monde du mauvais traitement de la vie sous
toutes ses formes.

231. L’'amour, fait de petits gestes d’attention mutuelle, est aussi civil et politique, et il se manifeste
dans toutes les actions qui essaient de construire un monde meilleur. L’amour de la société et
'engagement pour le bien commun sont une forme excellente de charité qui, non seulement
concerne les relations entre les individus mais aussi les « macro-relations: rapports sociaux,
économiques, politiques».[156] C’est pourquoi, 'Eglise a proposé au monde 'idéal d’une «
civilisation de 'amour ».[157] L’amour social est la clef d’'un développement authentique : « Pour
rendre la société plus humaine, plus digne de la personne, il faut revaloriser 'amour dans la vie
sociale — au niveau politique, économique, culturel —, en en faisant la norme constante et
supréme de l'action ».[158] Dans ce cadre, joint a I'importance des petits gestes quotidiens,
I'amour social nous pousse a penser aux grandes stratégies a méme d’arréter efficacement la
dégradation de I'environnement et d’encourager une culture de protection qui impregne toute la
société. Celui qui reconnait I'appel de Dieu a agir de concert avec les autres dans ces
dynamiques sociales doit se rappeler que cela fait partie de sa spiritualité, que c’est un exercice
de la charité, et que, de cette facon, il mdrit et il se sanctifie.

232. Tout le monde n’est pas appelé a travailler directement en politique ; mais au sein de la
société germe une variété innombrable d’associations qui interviennent en faveur du bien commun
en préservant I'environnement naturel et urbain. Par exemple, elles s’occupent d’un lieu public (un
eédifice, une fontaine, un monument abandonné, un paysage, une place) pour protéger, pour
assainir, pour améliorer ou pour embellir quelque chose qui appartient a tous. Autour d’elles, se
développent ou se reforment des liens, et un nouveau tissu social local surgit. Une communauté
se libére ainsi de l'indifférence consumériste. Cela implique la culture d’'une identité commune,
d’'une histoire qui se conserve et se transmet. De cette fagon, le monde et la qualité de vie des
plus pauvres sont préservés, grace a un sens solidaire qui est en méme temps la conscience
d’habiter une maison commune que Dieu nous a prétée. Ces actions communautaires, quand
elles expriment un amour qui se livre, peuvent devenir des expériences spirituelles intenses.

VI. LES SIGNES SACRAMENTAUX
ET LE REPOS POUR CELEBRER

233. L’univers se déploie en Dieu, qui le remplit tout entier. Il y a donc une mystique dans une
feuille, dans un chemin, dans la rosée, dans le visage du pauvre. L’idéal n’est pas seulement de
passer de I'extérieur a I'intérieur pour découvrir I'action de Dieu dans I'ame, mais aussi d’arriver a
le trouver en toute chose[159], comme I'enseignait saint Bonaventure : « La contemplation est



75
d’autant plus éminente que 'lhomme sent en lui-méme l'effet de la grace divine et qu’il sait trouver
Dieu dans les créatures extérieures ».[160]

234. Saint Jean de la Croix enseignait que ce qu’il y a de bon dans les choses et dans les
expériences du monde « se rencontre[nt] en Dieu éminemment et a I'infini, ou pour mieux dire,
chacune de ces excellences est Dieu méme, comme toutes ces excellences réunies sont Dieu
méme »[161]. Non parce que les choses limitées du monde seraient réellement divines, mais
parce que le mystique fait I'expérience de la connexion intime qui existe entre Dieu et tous les
étres, et ainsi « il sent que Dieu est toutes les choses »[162]. S’il admire la grandeur d’une
montagne, il ne peut pas la séparer de Dieu, et il pergoit que cette admiration intérieure qu’il vit
doit reposer dans le Seigneur : « Les montagnes sont élevées ; elles sont fertiles, spacieuses,
belles, gracieuses, fleuries et embaumées. Mon Bien-Aimé est pour moi ces montagnes. Les
vallons solitaires sont paisibles, agréables, frais et ombragés. L’eau pure y coule en abondance.
lls charment et recréent les sens par leur végétation variée et par les chants mélodieux des
oiseaux qui les habitent. lls procurent la fraicheur et le repos par la solitude et le silence qui y
regnent. Mon Bien-Aimé est pour moi ces valons ».[163]

235. Les Sacrements sont un mode privilégié de la maniére dont la nature est assumée par Dieu
et devient médiation de la vie surnaturelle. A travers le culte, nous sommes invités & embrasser le
monde a un niveau différent. L’eau, I'huile, le feu et les couleurs sont assumés avec toute leur
force symbolique et s’incorporent a la louange. La main qui bénit est instrument de I'amour de
Dieu et reflet de la proximité de Jésus-Christ qui est venu nous accompagner sur le chemin de la
vie. L’eau qui se répand sur le corps de I'enfant baptisé est signe de vie nouvelle. Nous ne nous
évadons pas du monde, et nous ne nions pas la nature quand nous voulons rencontrer Dieu. Cela
peut se percevoir particulierement dans la spiritualité chrétienne orientale : « La beauté, qui est
I'un des termes privilégiés en Orient pour exprimer la divine harmonie et le modéle de ’humanité
transfigurée, se révéle partout : dans les formes du sanctuaire, dans les sons, dans les couleurs,
dans les lumiéres, dans les parfums».[164] Selon I'expérience chrétienne, toutes les créatures de
I'univers matériel trouvent leur vrai sens dans le Verbe incarné, parce que le Fils de Dieu a intégré
dans sa personne une partie de l'univers matériel, ou il a introduit un germe de transformation
définitive : « Le christianisme ne refuse pas la matiere, la corporéité, qui est au contraire
pleinement valorisée dans I'acte liturgique, dans lequel le corps humain montre sa nature intime
de temple de I'Esprit et parvient a s’unir au Seigneur Jésus, lui aussi fait corps pour le salut du
monde ».[165]

236. Dans I'Eucharistie, la création trouve sa plus grande élévation. La grace, qui tend a se
manifester d’'une maniére sensible, atteint une expression extraordinaire quand Dieu fait homme,
se fait nourriture pour sa créature. Le Seigneur, au sommet du mystere de I'lncarnation, a voulu
rejoindre notre intimité a travers un fragment de matiére. Non d’en haut, mais de l'intérieur, pour
qgue nous puissions le rencontrer dans notre propre monde. Dans I'Eucharistie la plénitude est
déja réalisée ; c’est le centre vital de I'univers, le foyer débordant d’amour et de vie inépuisables.



76
Uni au Fils incarné, présent dans I'Eucharistie, tout le cosmos rend grace a Dieu. En effet,
I'Eucharistie est en soi un acte d’amour cosmique : « Oui, cosmique! Car, méme lorsqu’elle est
célébrée sur un petit autel d’'une église de campagne, I'Eucharistie est toujours célébrée, en un
sens, sur l'autel du monde ».[166] L’Eucharistie unit le ciel et |a terre, elle embrasse et pénétre
toute la création. Le monde qui est issu des mains de Dieu, retourne a lui dans une joyeuse et
pleine adoration : dans le Pain eucharistique, « la création est tendue vers la divinisation, vers les
saintes noces, vers l'unification avec le Créateur lui-méme ».[167] C’est pourquoi, 'Eucharistie est
aussi source de lumiere et de motivation pour nos préoccupations concernant I'environnement, et
elle nous invite a étre gardiens de toute la création.

237. Le dimanche, la participation a I'Eucharistie a une importance spéciale. Ce jour, comme le
sabbat juif, est offert comme le jour de la purification des relations de I'’étre humain avec Dieu,
avec lui-méme, avec les autres et avec le monde. Le dimanche est le jour de la résurrection, le
“premier jour” de la nouvelle création, dont les prémices sont ’humanité ressuscitée du Seigneur,
gage de la transfiguration finale de toute la réalité créée. En outre, ce jour annonce « le repos
éternel de ’'homme en Dieu »[168]. De cette fagon, la spiritualité chrétienne integre la valeur du
loisir et de la féte. L’étre humain tend a réduire le repos contemplatif au domaine de I'improductif
ou de l'inutile, en oubliant qu’ainsi il retire a 'ceuvre qu’il réalise le plus important : son sens. Nous
sommes appelés a inclure dans notre agir une dimension réceptive et gratuite, qui est différente
d’'une simple inactivité. Il s’agit d’'une autre maniére d’agir qui fait partie de notre essence. Ainsi,
I'action humaine est préservée non seulement de I'activisme vide, mais aussi de la passion vorace
et de I'isolement de la conscience qui améne a poursuivre uniquement le bénéfice personnel. La
loi du repos hebdomadaire imposait de chémer le septiéme jour « afin que se reposent ton boeuf
et ton ane et que reprennent souffle le fils de ta servante ainsi que I'étranger » (Ex 23, 12). En
effet, le repos est un élargissement du regard qui permet de reconnaitre a nouveau les droits des
autres. Ainsi, le jour du repos, dont 'Eucharistie est le centre, répand sa lumiéere sur la semaine
tout entiére et il nous pousse a intérioriser la protection de la nature et des pauvres.

VII. LA TRINITE ET LA RELATION ENTRE LES CREATURES

238. Le Pere est I'ultime source de tout, fondement aimant et communicatif de tout ce qui existe.
Le Fils, qui le reflete, et par qui tout a été créé, s’est uni a cette terre quand il a été formé dans le
sein de Marie. L’Esprit, lien infini d’amour, est intimement présent au cceur de l'univers en
'animant et en suscitant de nouveaux chemins. Le monde a été créé par les trois Personnes
comme un unique principe divin, mais chacune d’elles réalise cette ceuvre commune selon ses
propriétés personnelles. C’est pourquoi « lorsque [...] nous contemplons avec admiration l'univers
dans sa grandeur et sa beauté, nous devons louer la Trinité tout entiére ».[169]

239. Pour les chrétiens, croire en un Dieu qui est un et communion trinitaire, incite a penser que
toute la réalité contient en son sein une marque proprement trinitaire. Saint Bonaventure en est
arrivé a affirmer que, avant le péché, I'étre humain pouvait découvrir comment chaque créature «



77
atteste que Dieu est trine ». Le reflet de la Trinité pouvait se reconnaitre dans la nature « quand
ce livre n’était pas obscur pour ’lhomme et que le regard de 'homme n’avait pas été troublé
».[170] Le saint franciscain nous enseigne que toute créature porte en soi une structure
proprement trinitaire, si réelle qu’elle pourrait étre spontanément contemplée si le regard de I'étre
humain n’était pas limité, obscur et fragile. Il nous indique ainsi le défi d’essayer de lire la réalité
avec une clé trinitaire.

240. Les Personnes divines sont des relations subsistantes, et le monde, créé selon le modéle
divin, est un tissu de relations. Les créatures tendent vers Dieu, et c’est le propre de tout étre
vivant de tendre a son tour vers autre chose, de telle maniére qu’au sein de l'univers nous
pouvons trouver d'innombrables relations constantes qui s’entrelacent secretement[171]. Cela
nous invite non seulement a admirer les connexions multiples qui existent entre les créatures,
mais encore a découvrir une clé de notre propre épanouissement. En effet, plus la personne
humaine grandit, plus elle mrit et plus elle se sanctifie a mesure qu’elle entre en relation, quand
elle sort d’elle-méme pour vivre en communion avec Dieu, avec les autres et avec toutes les
créatures. Elle assume ainsi dans sa propre existence ce dynamisme trinitaire que Dieu a imprimé
en elle depuis sa création. Tout est lié, et cela nous invite a marir une spiritualité de la solidarité
globale qui jaillit du mystere de la Trinité.

VIIl. LA REINE DE TOUTE LA CREATION

241. Marie, la Mére qui a pris soin de Jésus, prend soin désormais de ce monde blessé, avec
affection et douleur maternelles. Comme, le cceur transpercé, elle a pleuré la mort de Jésus,
maintenant elle compatit a la souffrance des pauvres crucifiés et des créatures de ce monde
saccageées par le pouvoir humain. Totalement transfigurée, elle vit avec Jésus, et toutes les
créatures chantent sa beauté. Elle est la Femme « enveloppée de soleil, la lune est sous ses
pieds, et douze étoiles couronnent sa téte » (Ap 12, 1). Elevée au ciel, elle est Mére et Reine de
toute la création. Dans son corps glorifié, avec le Christ ressuscité, une partie de la création a
atteint toute la plénitude de sa propre beauté. Non seulement elle garde dans son cceur toute la
vie de Jésus qu’elle conservait fidélement (cf. Lc 2, 51.51), mais elle comprend aussi maintenant
le sens de toutes choses. C’est pourquoi, nous pouvons lui demander de nous aider a regarder ce
monde avec des yeux plus avisés.

242. A cété d’elle, dans la Sainte Famille de Nazareth, se détache la figure de saint Joseph. Il a
pris soin de Marie et de Jésus ; il les a défendus par son travail et par sa généreuse présence, et il
les a libérés de la violence des injustes en les conduisant en Egypte. Dans I'Evangile, il apparait
comme un homme juste, travailleur, fort. Mais de sa figure, émane aussi une grande tendresse,
qui n’est pas le propre des faibles, mais le propre de ceux qui sont vraiment forts, attentifs a la
réalité pour aimer et pour servir humblement. Voila pourquoi il a été déclaré protecteur de I'Eglise
universelle. Il peut aussi nous enseigner a protéger, il peut nous motiver a travailler avec
générosité et tendresse pour prendre soin de ce monde que Dieu nous a confié.



78
IX. AU-DELA DU SOLEIL

243. A la fin, nous nous trouverons face a face avec la beauté infinie de Dieu (cf. 1 Co 13, 12) et
nous pourrons lire, avec une heureuse admiration, le mystere de l'univers qui participera avec
nous a la plénitude sans fin. Oui, nous voyageons vers le sabbat de I'éternité, vers la nouvelle
Jérusalem, vers la maison commune du ciel. Jésus nous dit : « Voici, je fais I'univers nouveau »
(Ap 21, 5). La vie éternelle sera un émerveillement partagé, ou chaque créature, transformée
d’'une maniere lumineuse, occupera sa place et aura quelque chose a apporter aux pauvres
définitivement libérés.

244. Entre-temps, nous nous unissons pour prendre en charge cette maison qui nous a été
confiée, en sachant que tout ce qui est bon en elle sera assumé dans la féte céleste. Ensemble,
avec toutes les créatures, nous marchons sur cette terre en cherchant Dieu, parce que « si le
monde a un principe et a été créé, il cherche celui qui I'a créé, il cherche celui qui lui a donné un
commencement, celui qui est son Créateur ».[172] Marchons en chantant ! Que nos luttes et notre
préoccupation pour cette planéte ne nous enlévent pas la joie de I'espérance.

245. Dieu qui nous appelle a un engagement généreux, et a tout donner, nous offre les forces
ainsi que la lumiere dont nous avons besoin pour aller de I'avant. Au coeur de ce monde, le
Seigneur de la vie qui nous aime tant, continue d’étre présent. Il ne nous abandonne pas, il ne
nous laisse pas seuls, parce qu’il s’est définitivement uni a notre terre, et son amour nous porte
toujours a trouver de nouveaux chemins. Loué soit-il.

246. Aprés cette longue réflexion, a la fois joyeuse et dramatique, je propose deux priéres : 'une
gue nous pourrons partager, nous tous qui croyons en un Dieu Créateur Tout-Puissant ; et 'autre
pour que nous, chrétiens, nous sachions assumer les engagements que nous propose I'Evangile
de Jésus, en faveur de la création.

Priere pour notre terre

Dieu Tout-Puissant

qui es présent dans tout l'univers

et dans la plus petite de tes créatures,

Toi qui entoures de ta tendresse tout ce qui existe,
répands sur nous la force de ton amour pour que
nous protégions la vie et la beauté.

Inonde-nous de paix, pour que nous vivions
comme fréres et sceurs

sans causer de dommages a personne.



O Dieu des pauvres,

aide-nous a secourir les abandonnés

et les oubliés de cette terre

qui valent tant a tes yeux.

Guéris nos vies,

pour que nous soyons des protecteurs du monde
et non des prédateurs,

pour que nous semions la beauté

et non la pollution ni la destruction.

Touche les coeurs

de ceux qui cherchent seulement des profits

aux dépens de la terre et des pauvres.
Apprends-nous a découvrir

la valeur de chaque chose,

a contempler, émerveillés,

a reconnaitre que nous sommes profondément unis
a toutes les créatures

sur notre chemin vers ta lumiére infinie.

Merci parce que tu es avec nous tous les jours.
Soutiens-nous, nous t’en prions,

dans notre lutte pour la justice, I'amour et la paix.

Priere chrétienne avec la création

Nous te louons, Pére, avec toutes tes créatures,
qui sont sorties de ta main puissante.

Elles sont tiennes, et sont remplies de ta présence
comme de ta tendresse.

Loué sois-tu.

Fils de Dieu, Jésus,

toutes choses ont été créées par toi.

Tu t'es formé dans le sein maternel de Marie,

tu as fait partie de cette terre,

et tu as regardé ce monde avec des yeux humains.
Aujourd’hui tu es vivant en chaque créature

avec ta gloire de ressuscitée.

Loué sois-tu.

Esprit-Saint, qui par ta lumiere
orientes ce monde vers I'amour du Pére

79



et accompagnes le gémissement de la création,
tu vis aussi dans nos cceurs

pour nous inciter au bien.

Loué sois-tu.

ODieu, Un et Trine,

communauté sublime d’amour infini,
apprends-nous a te contempler

dans la beauté de l'univers,

ou tout nous parle de toi.

Eveille notre louange et notre gratitude
pour chaque étre que tu as créé.
Donne-nous la grace

de nous sentir intimement unis a tout ce qui existe.

Dieu d’amour, montre-nous

notre place dans ce monde

comme instruments de ton affection

pour tous les étres de cette terre,

parce qu’aucun n’est oublié de toi.

lllumine les détenteurs du pouvoir et de I'argent

pour qu’ils se gardent du péché de l'indifférence,
aiment le bien commun, promeuvent les faibles,

et prennent soin de ce monde que nous habitons.

Les pauvres et la terre implorent :
Seigneur, saisis-nous

par ta puissance et ta lumiere
pour protéger toute vie,

pour préparer un avenir meilleur,
pour que vienne

ton Regne de justice, de paix, d’amour et de beauté.

Loué sois-tu.
Amen.

80

Donné a Rome, prés de Saint-Pierre, le 24 mai 2015, solennité de Pentecdte, en la troisieme

année de mon Pontificat.

Franciscus

[1] Francois d’Assise, Cantique des créatures. SC 285, p. 343-345.



81
[2] Lett. apost. Octogesima adveniens (14 mai 1971), n. 21 : AAS 63 (1971), 416-417.

[3] Discours a l'occasion du 25eéme anniversaire de la FAO (16 novembre 1970), n. 4 : AAS 62
(1970), 833.

[4] Lett. enc. Redemptor hominis (4 mars 1979), n. 15 : AAS 71 (1979), 287.

[5] Cf. Catéchése (17 janvier 2001), n. 4 : Insegnamenti 24/1 (2001), 179 ; L ‘Osservatore
Romano, éd. francaise (par la suite ORf) (23 janvier 2001), n. 4, p. 12.

[6] Lett. enc. Centesimus annus (1er mai 1991), n. 38 : AAS 83 (1991), 841.

[7] Ibid., n. 58 : p. 863.

[8] Jean-Paul Il, Lett. enc. Sollicitudo rei socialis (30 décembre 1987), n. 34 : AAS 80 (1988), 559.

[9] Cf. Id., Lett. enc. Centesimus annus (1er mai 1991), n. 37 : AAS 83 (1991), 840.

[10] Discours au Corps Diplomatique accrédité prés le Saint-Siege, (8 janvier 2007) : AAS 99
(2007), n. 73.

[11] Lett. enc. Caritas in veritate (29 juin 2009), n. 51 : AAS 101 (2009), 687.

[12] Discours au Deutscher Bundestag, Berlin (22 septembre 2011) : AAS 103 (2011), 664.

[13] Discours au clergé du Diocese de Bolzano-Bressanone (6 aout 2008) : AAS 100 (2008), 634.

[14] Message pour la Journée de priere pour la sauvegarde de la création (1er septembre 2012).
[15] Discours a Santa Barbara, California (8 novembre 1997) ; cf. John Chryssavgis, On Earth as
in Heaven: Ecological Vision and Iniciatives of Ecumenical Patriarch Bartholomew, Bronx, New
York

2012.

[16] Ibid.

[17] Conférence au Monastere d’Utstein, Norvege (23 juin 2003).

[18] Discours au | er Sommet de Halki : «Global Responsibility and Ecological Sustainability:
Closing Remarks», Istanbul (20 juin 2012).


http://w2.vatican.va/content/paul-vi/fr/apost_letters/documents/hf_p-vi_apl_19710514_octogesima-adveniens.html
http://w2.vatican.va/content/paul-vi/fr/speeches/1970/documents/hf_p-vi_spe_19701116_xxv-istituzione-fao.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_04031979_redemptor-hominis.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/audiences/2001/documents/hf_jp-ii_aud_20010117.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/speeches/2007/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20070108_diplomatic-corps.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#51.
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110922_reichstag-berlin.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110922_reichstag-berlin.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/speeches/2008/august/documents/hf_ben-xvi_spe_20080806_clero-bressanone.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/speeches/2008/august/documents/hf_ben-xvi_spe_20080806_clero-bressanone.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/speeches/2008/august/documents/hf_ben-xvi_spe_20080806_clero-bressanone.html

82
[19] Thomas de Celano, Vita prima de saint Frangois, XXIX, 81 : FF 460.

[20] Legenda Maior, VI, 6 : FF 1145.

[21] Cf. Thomas de Celano, Vita Secunda de saint Frangois, CXXIV, 165 : FF 750.

[22] Conférence des évéques catholiques d'Afrique du Sud, Pastoral Statement on the
Environmental Crisis (5 septembre 1999).

[23] Cf. Salut au personnel de la FAO (20 novembre 2014) : AAS 106 (2014), 985.

[24] Veme Conférence générale de I'épiscopat latino-américain et des Caraibes, Document
d’Aparecida (29 juin 2007), n. 86.

[25] Conférence des évéques catholiques des Philippines, Lettre pastorale What is Happening to
our Beautiful Land? (29 janvier 1988).

[26] Conférence épiscopale bolivienne, Lettre pastorale sur 'environnement et le développement
humain en Bolivie El universo, don de Dios para la vida (2012), 17.

[27] Cf. Conférence épiscopale allemande : Commission pour les affaires sociales, Der
Klimawandel: Brennpunkt globaler, intergenerationeller und ékologischer

Gerechtigkeit (septembre 2006), 28-30.

[28] Conseil Pontifical «Justice et Paix », Compendium de la Doctrine Sociale de I'Eglise, n. 483.

[29] Catechese (5 juin 2013) : Insegnamenti 1/1 (2013), 280 ; ORf (5 juin 2013), n. 23, p. 3.

[30] Evéques de la région de Patagonie-Comahue (Argentine), Mensaje de Navidad (décembre
2009), 2.

[31] Conférence des évéques catholiques des Etats-Unis d'’Amérique, Global Climate Change: A
Plea for Dialogue, Prudence and the Common Good (15 juin 2001).

[32] Véme Conférence générale de I'épiscopat latino-américain et des Caraibes, Document
d’Aparecida (29 juin 2007), 471.

[33] Exhort. apost. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), n. 56 : AAS 105 (2013), 1043.

[34] Jean-Paul Il, Message pour la Journée Mondiale de la Paix 1990, n. 12 : AAS 82 (1990), 154.

[35] Id., Catéchese (17 janvier 2001), 3 : Insegnamenti 24/1 (2001) ; ORf (23 janvier 2001) n. 4, p.



http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141120_visita-fao.html#SALUT_AU_PERSONNEL_DE_LA_FAO
http://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_fr.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/audiences/2013/documents/papa-francesco_20130605_udienza-generale.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_19891208_xxiii-world-day-for-peace.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/audiences/2001/documents/hf_jp-ii_aud_20010117.html

83
12.

[36] Jean-Paul Il, Message pour la Journée Mondiale de la Paix 1990, n. 15 : AAS 82 (1990), 156.

[37] Catéchisme de I'Eglise Catholique, n. 357.

[38] Cf. Angelus a Osnabriick (Allemagne) avec des personnes vivant des situations de handicap
(16 novembre 1980) : Insegnamenti 3/2 (1980), 1232 ; ORf (18 novembre 1980), n. 47, p. 3.

[39] Benoit XVI, Homélie de la messe inaugurale du ministere pétrinien (24 avril 2005) : AAS 97
(2005), 711.

[40] Cf. Legenda Maior, VIII, 1 : FF1134.

[41] Catéchisme de I'Eglise Catholique, n. 2416.

[42] Conférence épiscopale allemande, Zukunft der Schépfung — Zukunft der Menschheit.
Erklarung der Deutschen Bischofskonferen.Z .Zu Fragen der Umwelt und der Energieversorgung
(1980), 11, 2.

[43] Catéchisme de I'Eglise Catholique, n. 339.

[44] Hom. in Hexaemeron, 1, 2, 10 : PG 29, 9.

[45] La Divine Comédie. Paradis, Chant XXXIII, 145.

[46] Benoit XVI, Catéchese (9 novembre 2005) : Insegnamenti 1 (2005) , 768.

[47] Id., Lett. enc. Caritas in veritate (29 juin 2009), n. 51 : AAS 101 (2009), 687.

[48] Jean-Paul I, Catéchése (24 avril 1991), 6 : Insegnamenti 14/1 (1991), 856.
[49] Le Catéchisme explique que Dieu a voulu créer un monde en route vers sa perfection ultime,
et que ceci implique la présence de I'imperfection et du mal physique : cf. Catéchisme de I'Eglise

Catholique, n. 310.

[50] Cf. Conc. CEcum. Vat. Il, Const. past. Gaudium et spes, sur 'Eglise dans le monde de ce

temps, n. 36.

[51] Thomas d’Aquin, Somme théologique |, q. 104, art. 1, ad 4.

[52] Id., In octo libros Physicorum Aristotelis expositio, lib 11, lectio 14.


http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_19891208_xxiii-world-day-for-peace.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/homilies/2005/documents/hf_ben-xvi_hom_20050424_inizio-pontificato.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/audiences/2005/documents/hf_ben-xvi_aud_20051109.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#51.
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_fr.html

84
[53] L’apport de P. Teilhard de Chardin se situe dans cette perspective ; cf. Paul VI, Discours dans
un établissement de chimie pharmaceutique (24 février 1966) : Insegnamenti 4 (1966), 992-993 ;
Jean-Paul Il, Lettre au Révérend P. George V. Coyne (1er juin 1988) : Insegnamenti 11/2 (1988),
1715 ; Benoit XVI, Homélie pour la célébration des Vépres a Aoste (24 juillet 2009) : Insegnamenti
5/2 (2009), 60.

[54] Jean-Paul Il, Catéchese (30 janvier 2002), n. 6 : Insegnamenti 25/1 (2002), 140.

[55] Conférence des évéques catholiques du Canada : Commission des affaires sociales, Lettre
pastorale sur I'lmpératif écologique chrétien (4 octobre 2003), 1.

[56] Conférence des évéques du Japon, Reverence for Life. A Message for the Twenty-First
Century (janvier 2001), n. 89.

[67] Jean-Paul I, Catéchese (26 janvier 2000), n. 5 : Insegnamenti 23/1 (2000), 123.

[58] Id., Catéchése (2 aout 2000), n. 3 : Insegnamenti 23/2 (2000), 112.

[59] Paul Ricceur, Philosophie de la volonté : Finitude et culpabilité, Paris 2009, p. 216.

[60] Somme Théologique |, q. 47, art. 1.

[61] Ibid.

[62] Cf. Ibid., art. 2, ad. 1 ; art 3.

[63] Catéchisme de I'Eglise Catholique, n. 340.

[64] Cantique des créatures, SC 285, p. 343.

[65] Cf. Conférence nationale des évéques du Brésil, A Igreja e a questao ecoldgica, 1992, 53-54.
[66] Ibid., 61.

[67] Exhort. apost. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), n. 215 : AAS 105 (2013), 1109.

[68] Cf. Benoit XVI, Lett. enc. Caritas in veritate (29 juin 2009), n. 14 : AAS 101 (2009), 650.

[69] Catéchisme de I'Eglise Catholique, n. 2418.

[70] Conférence de I'Episcopat de la République Dominicaine, Carta pastoral sobre la relacion del
hombre con la naturaleza, (21 janvier 1987).


http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/homilies/2009/documents/hf_ben-xvi_hom_20090724_vespri-aosta.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/audiences/2002/documents/hf_jp-ii_aud_20020130.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/audiences/2000/documents/hf_jp-ii_aud_20000126.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/audiences/2000/documents/hf_jp-ii_aud_20000802.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Avoir_soin_de_la_fragilit&eacute;
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#14.

85
[71] Jean-Paul I, Lett. enc. Laborem exercens (14 septembre 1981), n. 19 : AAS 73 (1981), 626.

[72] Lett. enc. Centesimus annus (1er mai 1991), n. 31 : AAS 83 (1991), 831.

[73] Lett. enc. Sollicitudo rei socialis (30 décembre 1987), n. 33 : AAS 80 (1988), 557.

[74] Discours aux indigenes et paysans du Mexique, Cuilapan (29 janvier 1979), n. 6 : AAS 71
(1979), 209.

[75] Homélie de la messe pour les agriculteurs a Recife, Brésil (7 juillet 1980), n. 4 : AAS 72
(1980), 926.

[76] Cf. Message pour la Journée Mondiale de la Paix 1990, n. 8 : AAS 82 (1990), 152.

[77] Conférence épiscopale paraguayenne, Lettre pastorale E/ campesino paraguayo y la tierra
(12 juin 1983), n. 2, 4, d.

[78] Conférence épiscopale de Nouvelle Zélande, Statement on Environmental Issues, Wellington
(1er septembre 2006).

[79] Lett. enc. Laborem exercens (14 sep. 1981), n. 27 : AAS 73 (1981), 645.

[80] Pour cette raison saint Justin a pu parlé de « semences du Verbe » dans le monde : cf. //
Apologia 8, 1-2 ; 13, 3-6 : PG 6, 457-458 ; 467.

[81] Jean-Paul Il, Discours aux représentants des hommes de la science, de la culture et des
hautes études a I'Université des Nations-Unies, Hiroshima (25 février 1981), n. 3 : AAS 73 (1981),
422.

[82] Benoit XVI, Lett. enc. Caritas in veritate (29 juin 2009), n. 69 : AAS 101 (2009), 702.

[83] Romano Guardini, Das Ende der Neuzeit, Wirzburg 91965, p. 87 (édition francaise : La fin
des temps modernes, Paris 1952, p. 92, par la suite éd. fr.).

[84] Ibid., (&d. fr. : p. 92).
[85] Ibid., p. 87-88 (&d. fr. : p. 93).

[86] Conseil Pontifical « Justice et Paix », Compendium de la Doctrine sociale de I'Eglise, n. 462.

[87] Romano Guardini, Das Ende der Neuzeit, p. 63-64 (éd. fr. : La fin des temps modernes, p.
68).


http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091981_laborem-exercens.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/speeches/1979/january/documents/hf_jp-ii_spe_19790129_messico-cuilapan-indios.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_19891208_xxiii-world-day-for-peace.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091981_laborem-exercens.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#69.
http://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_fr.html

86
[88] Ibid., (&d. fr. : p. 68).

[89] Cf. Benoit XVI, Lett. enc. Caritas in veritate (29 juin 2009), n. 35 : AAS 101 (2009), 671.

[90] Ibid., n. 22 : p. 657.

[91] Exhort. apost. Evangelii gautum (24 novembre 2013), n. 231 : AAS 105 (2013), 1114.

[92] Romano Guardini, Das Ende der Neuzeit, p. 63 (éd. fr. : La fin des temps modernes, p. 68).

[93] Jean-Paul I, Lett. enc. Centesimus annus (1er mai 1991), n. 38 : AAS 83 (1991), 841.

[94] Cf. Déclaration Love for creation. An Asian Response to the Ecological Crisis, Colloque
organisé par la Fédération des Conférences Episcopales d’Asie, Tagaytay (31 janvier — 5 février
1993), 3.3.2.

[95] Jean-Paul Il, Lett. enc. Centesimus annus (1er mai 1991), n. 37 : AAS 83 (1991), 840.

[96] Benoit XVI, Message pour la Journée Mondiale de la Paix 2010, n. 2 : AAS 102 (2010), 41.

[97] Id., Lett. enc. Caritas in veritate (29 juin 2009), n. 28 : AAS 101 (2009), 663.

[98] Cf. Vincent de Lerins, Commonitorium primumm, chap. 23 : PL 50, 668 : « Ut annis scilicet
consolidetur, dilatetur tempore, sublimetur aetate ».

[99] N. 80 : AAS 105 (2013), 1053.

[100] Conc. CEcuménique Vat. I, Const. past. Gaudium et spes, sur I'Eglise dans le monde de ce

temps, n. 63.

[101] Cf. Jean-Paul Il, Lett. enc. Centesimus annus (1er mai 1991), n. 37 : AAS 83 (1991), 840.

[102] Paul VI, Lett. enc. Populorum progressio (26 mars 1967), n. 34 : AAS 59 (1967), 274.

[103] Benoit XVI, Lett. enc. Caritas in veritate (29 juin 2009), n. 32 : AAS 101 (2009), 666.

[104] Ibid.

[105] Ibid.

[106] Catéchisme de I'Eglise Catholique, n. 2417


http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#35.
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20091208_xliii-world-day-peace.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#28.
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_fr.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
http://w2.vatican.va/content/paul-vi/fr/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#32.

87
[107] Ibid., n. 2418.

[108] Ibid., n. 2415.

[109] Message pour la Journée Mondiale de la Paix 1990, n. 6 : AAS 82 (1990), 150.

[110] Discours a I’Académie Pontificale des Sciences (3 octobre 1981), n. 3 : Insegnamenti 4/2
(1981), 333.

[111] Message pour la Journée Mondiale de la Paix 1990, n. 7 : AAS 82 (1990), 151.

[112] Jean-Paul ll, Discours a la 35éme Assemblée Générale de I'’Association Médicale Mondiale
(29 octobre 1983), n. 6 : AAS 76 (1984), 394.

[113] Conférence épiscopale d’Argentine : Commission de Pastorale sociale, Una tierra
para todos (juin 2005), 19.

[114] Déclaration de Rio sur I'’environnement et le développement (14 juin 1992), Principe 4.

[115] Exhort. apost. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), n. 237 : AAS 105 (2013), 1116.

[116] Benoit XVI, Lett. enc. Caritas in veritate (29 juin 2009), n. 51 : AAS 101 (2009), 687.

[117] Certains auteurs ont montré les valeurs qui souvent se vivent, par exemple dans les “villas”,
bidonvilles ou favelas de 'Amérique Latine : cf. Juan Carlos Scannone, La irrupcion del pobre y la
logica de la gratuidad, dans : Juan Carlos Scannone y Marcelo Perine (edd.), Irrupcion del pobre y
quehacer filosofico. Hacia una nueva racionalidad, Buenos Aires 1993, p. 225-230.

[118] Conseil Pontifical « Justice et Paix », Compendium de la Doctrine Sociale de ’Eglise, n. 482.

[119] Exhort. apost. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), n. 210 : AAS 105 (2013), 1107.

[120] Discours au Deutscher Bundestag, Berlin (22 septembre 2011) : AAS 103 (2011), 668.

[121] Catéchése (15 avril 2015) : ORf (16 avril 2015), n. 16, p. 2.

[122] Conc. CEcum. Vat. Il, Const. past. Gaudium et Spes, sur 'Eglise dans le monde de ce temps,
n. 26.

[123] Cf. n. 186-201 : AAS 105 (2013), 1098-1105.

[124] Conférence épiscopale portugaise, Lettre pastorale Responsabilidade solidaria pelo bem


http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_19891208_xxiii-world-day-for-peace.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/speeches/1981/october/documents/hf_jp-ii_spe_19811003_accademia-scienze.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_19891208_xxiii-world-day-for-peace.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/speeches/1983/october/documents/hf_jp-ii_spe_19831029_ass-medica-mondiale.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Le_tout_est_sup&eacute;rieur_&agrave;_la_partie
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
http://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_fr.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Avoir_soin_de_la_fragilit&eacute;
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110922_reichstag-berlin.html

88
comum (15 septembre 2003), 20.

[125] Benoit XVI, Message pour la Journée Mondiale de la Paix 2010, n. 8 : AAS 102 (2010), 45.

[126] Déclaration de Rio sur I'’environnement et le développement (14 juin 1992), Principe 1.

[127] Conférence des évéques de Bolivie, Lettre pastorale sur I'environnement et le
développement humain en Bolivie E/ universo, don de Dios para la vida (2012), 86.

[128] Conseil Pontifical « Justice et Paix », Energia, justicia y paz, n. IV, 1, Cité du Vatican (2013),
p. 57.

[129] Benoit XVI, Lett. Enc. Caritas in veritate (29 juin 2009), n. 67 : AAS 101 (2009), 700.

[130] Exhort. apost. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), n. 222 : AAS 105 (2013), 1111.

[131] Conseil pontifical « Justice et Paix », Compendium de la Doctrine Sociale de I’'Eglise, n. 469.

[132] Déclaration de Rio sur I'’environnement et le aveloppement (14 juin 1992), Principe 15.

[133] Cf. Conférence de I'Episcopat mexicain : Coommission de la Pastorale sociale, Jesucristo,
vida y esperanza de los indigenas y campesinos (14 janvier 2008).

[134] CConseil pontifical « Justice et Paix », Compendium de la Doctrine Sociale de I'Eglise, n.
470.

[135] Message pour la Journée Mondiale de la Paix 2010, n. 9 : AAS 102 (2010), 46.

[136] Ibid.

[137] Ibid., n. 5 : p. 43.

[138] Benoit XVI, Lett. enc. Caritas in veritate (29 juin 2009), n. 50 : AAS 101 (2009), 686.

[139] Exhort. apost. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), n. 209 : AAS 105 (2013), 1107.

[140] Ibid., n. 228 : p. 1113.

[141] Cf. Lett. enc. Lumen fidei (29 juin 2013), n. 34 : AAS 105 (2013), 577 : « La lumiére de la foi,
dans la mesure ou elle est unie a la vérité de 'amour, n’est pas étrangére au monde matériel, car
I'amour se vit toujours corps et ame ; la lumiére de la foi est une lumiere incarnée, qui procede de
la vie lumineuse de Jésus. Elle éclaire aussi la matiere, se fie a son ordre, reconnait qu’en elle


http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20091208_xliii-world-day-peace.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Le_temps_est_sup&eacute;rieur_&agrave;_l�espace
http://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_fr.html
http://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_fr.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20091208_xliii-world-day-peace.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Avoir_soin_de_la_fragilit&eacute;
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html

89
s’ouvre un chemin d’harmonie et de compréhension toujours plus large. Le regard de la science
tire ainsi profit de la foi : cela invite le chercheur a rester ouvert a la réalité, dans toute sa richesse
inépuisable. La foi réveille le sens critique dans la mesure ou elle empéche la recherche de se
complaire dans ses formules et I'aide a comprendre que la nature est toujours plus grande. En
invitant a I'émerveillement devant le mystére du créé, la foi élargit les horizons de la raison pour
mieux éclairer le monde qui s’ouvre a la recherche scientifique ».

[142] Exhort. apost. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), n. 256 : AAS 105 (2013), 1123.

[143] Ibid., n. 231: p. 1114.

[144] Romano Guardini, Das Ende der Neuzeit, Wirzburg 91965, p. 66-67 (éd. fr. : La fin des
temps modernes, Paris 1952, p. 71-72).

[145] Jean-Paul Il, Message pour la Journée Mondiale de la Paix 1990, n. 1 : AAS 82 (1990), 147.

[146] Benoit XVI, Lett. enc. Caritas in veritate (29 juin 2009), n. 66 : AAS 101 (2009), 699.

[147] 1d., Message pour la Journée Mondiale de la Paix 2010, n. 11 : AAS 102 (2010), 48.

[148] La Charte de la Terre, La Haye (29 juin 2000).

[149] Jean-Paul I, Lett. enc. Centesimus annus (1er mai 1991), n. 39 : AAS 83 (1991), 842.

[150] Id., Message pour la Journée Mondiale de la Paix 1990, n. 14 : AAS 82 (1990), 155.

[151] Exhort. apost. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), n. 261 : AAS 105 (2013), 1124.

[152] Benoit XVI, Homélie pour I'inauguration solennelle du ministére pétrinien (24 avril 2005) :
AAS 97 (2005), 710.

[153] Conférence des évéques catholiques d’Australie, A New Earth — The Environmental
Challenge, Canberra (2002).

[154] Romano Guardini, Das Ende der Neuzeit, p. 72 (éd. fr. : p. 77).

[155] Exhort. apost. Evangelii gaudium (24 novembre 2013), n. 71 : AAS 105 (2013), 1050.

[156] Benoit XVI, Lett. enc. Caritas in veritate (29 juin 2009), n. 2 : AAS 101 (2009), 642.

[157] Paul VI, Message pour la Journée Mondiale de la Paix 1977 : AAS 68 (1976), 709.



http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Le_dialogue_social_dans_un_contexte_de_libert&eacute;_religieuse
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#La_r&eacute;alit&eacute;_est_plus_importante_que_l�id&eacute;e
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_19891208_xxiii-world-day-for-peace.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20091208_xliii-world-day-peace.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_19891208_xxiii-world-day-for-peace.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Chapitre_5_
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/homilies/2005/documents/hf_ben-xvi_hom_20050424_inizio-pontificato.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#D&eacute;fis_des_cultures_urbaines
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
http://w2.vatican.va/content/paul-vi/fr/messages/peace/documents/hf_p-vi_mes_19761208_x-world-day-for-peace.html

90
[158] Conseil Pontifical « JustiCe et Paix », Compendium de la Doctrine Sociale de I'Eglise, n.
582.

[159] Un maitre spirituel, Ali al-Khawwag, a partir de sa propre expérience, soulignait aussi la
nécessité de ne pas trop séparer les créatures du monde de I'expérience intérieure de Dieu. Il
affirmait : « Il ne faut donc pas blamer de parti pris les gens de chercher I'extase dans la musique
et la poésie. Il y a un “secret” subtil dans chacun des mouvements et des sons de ce monde. Les
initiés arrivent a saisir ce que disent le vent qui souffle, les arbres qui se penchent, 'eau qui coule,
les mouches qui bourdonnent, les portes qui grincent, le chant des oiseaux, le pincement des
cordes, les sifflement de la flGte, le soupir des malades, le gémissement de l'affligé.... », Eva De
Vitray-Meyerovitch [éd.], Anthologie du soufisme, Paris 1978, p. 200.

[160] In Il Sent., 23, 2, 3.

[161] Cantique spirituel, XIV-XV, 5 (CEuvres complétes, Paris 1990, p. 409-410).

[162] Ibid.

[163] Ibid., XIV, 6-7 (p. 410).

[164] Jean-Paul ll, Lett. apost. Orientale lumen (2 mai 1995), n. 11 : AAS 87 (1995), 757.

[165] Ibid.

[166] Lett. enc. Ecclesia de Eucharistia (17 avril 2003), n. 8 : AAS 95 (2003), 438.

[167] Benoit XVI, Homélie a I'occasion de la Messe du Corpus Domini (15 juin 2006) : AAS 98
(2006), 513.

[168] Cf. Catechisme de I'Eglise catholique, n. 2175.

[169] Jean-Paul Il, Catéchése (2 aout 2000), n. 4 : Insegnamenti 23/2 (2000), 112.

[170] Quaest. disp. de Myst. Trinitatis, 1, 2, concl.

[171] Cf. Thomas D’Aquin, Summa Theologiael, q. 11, art. 3; q. 21, art. 1, ad 3 ; q. 47, art. 3.

[172] Basilio Magno, Hom. in Hexaemeron, 1, 2, 6: PG 29, 8.


http://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_fr.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_letters/1995/documents/hf_jp-ii_apl_19950502_orientale-lumen.html
http://www.vatican.va/holy_father/special_features/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_20030417_ecclesia_eucharistia_fr.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/homilies/2006/documents/hf_ben-xvi_hom_20060615_corpus-christi.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/audiences/2000/documents/hf_jp-ii_aud_20000802.html

91

©Copyright - Libreria Editrice Vaticana



