
 

I1

ORIENTATIONS

PASTORALES

SUR LES DÉPLACÉS 

CLIMATIQUES



 



 

ORIENTATIONS PASTORALES 

SUR LES DÉPLACÉS CLIMATIQUES 

SECTION MIGRANTS ET RÉFUGIÉS 
SECTEUR DE L’ÉCOLOGIE INTÉGRALE

DICASTÈRE POUR LE SERVICE DU 
DÉVELOPPEMENT HUMAIN INTÉGRAL



 



TABLE DES MATIÈRES

PRÉFACE 5

ACRONYMES 8

GLOSSAIRE 10

INTRODUCTION 11

1. RECONNAÎTRE LE LIEN ENTRE LA CRISE CLIMATIQUE   
ET LES DÉPLACEMENTS 13

2. PROMOUVOIR LA SENSIBILISATION ET LA DIFFUSION 
D’INFORMATION 21

3. PROPOSER DES ALTERNATIVES AU DÉPLACEMENT 27

4. PRÉPARER LES PERSONNES AU DÉPLACEMENT 31

5. FACILITER L’INCLUSION ET L’INTÉGRATION 34

6. EXERCER UNE INFLUENCE POSITIVE SUR L’ÉLABORATION 
DES POLITIQUES 37

7. ÉTENDRE LE CHAMP D’ACTION DE LA PASTORALE 43

8. COOPÉRATION EN MATIÈRE DE PLANIFICATION ET 
D’ACTION STRATÉGIQUES 47

9. PROMOUVOIR LA FORMATION PROFESSIONNELLE EN 
ÉCOLOGIE INTÉGRALE 51

10. ENCOURAGER LA RECHERCHE UNIVERSITAIRE SUR   
LA CCD 54

CONCLUSION 57

COMMENT UTILISER CE DOCUMENT 59





PRÉFACE

5

PRÉFACE

La brochure Orientations pastorales sur les déplacés climatiques est 

pleine de faits pertinents, d’interprétations, de stratégies et de proposi-

tions … Mais, d’emblée, je suggère que nous adaptions la célèbre phrase 

de Hamlet « être ou ne pas être » et affirmions : « Voir ou ne pas voir  : 
telle est la question ! » C’est avec la vision de chacun, oui, la mienne et 
la vôtre, que tout commence.

Nous sommes submergés de nouvelles et d’images de peuples en-

tiers déracinés par les changements cataclysmiques de notre climat 

et contraints d’émigrer. Pourtant, l’effet que ces histoires ont sur nous 
et la façon dont nous réagissons – qu’elles provoquent des réactions 
fugaces ou déclenchent quelque chose de plus profond en nous  ; 
qu’elles semblent lointaines ou si nous les sentons proches de chez 

nous – dépend de notre capacité à prendre la peine de voir la souf-

france que chaque histoire entraîne afin de « prendre une douloureuse 
conscience, d’oser transformer en souffrance personnelle ce qui se 
passe dans le monde, et ainsi de reconnaître la contribution que chacun 

peut apporter » (Laudato si’ 19).

Quand des personnes sont expulsées parce que leur environnement 
local est devenu inhabitable, cela peut sembler un processus naturel, 
fait inévitable. Pourtant, la détérioration du climat est très souvent la 
conséquence de mauvais choix et d’activités destructrices, d’égoïsme 
et de négligence, qui mettent l’humanité en déséquilibre avec la créa-

tion, notre maison commune.

À la différence de la pandémie, qui s’est abattue sur nous soudaine-

ment, sans prévenir, presque partout, et qui a touché tout le monde 
en même temps, la crise climatique se déroule depuis la révolution 
industrielle. Elle s’est longtemps développée si lentement qu’elle est 
restée imperceptible, sauf pour un petit nombre de gens clairvoyants. 
Aujourd’hui encore, son impact est inégal  : le changement climatique 
se produit partout, mais la plus grande douleur est ressentie par ceux 

qui y ont le moins contribué.



PRÉFACE

6

Pourtant, comme la crise COVID-19, le nombre immense et croissant 
des déplacés climatiques devient rapidement une grande urgence de 
notre époque, visible presque chaque soir sur nos écrans, et exige des 
réponses mondiales.

J’imagine ici Dieu disant, par la bouche du prophète Isaïe, ces quelques 
paroles actualisées  : Venez, discutons de tout cela. Si vous êtes prêts à 
écouter, nous pouvons encore avoir un grand avenir. Mais si vous refusez 
d’écouter et d’agir, vous serez dévorés par la chaleur et la pollution, d’un 
côté par la sécheresse, de l’autre par la montée des eaux (cf. Isaïe 1,18-20).

Lorsque nous regardons, que voyons-nous ? Beaucoup sont dévorés 
dans des conditions qui rendent leur survie impossible. Forcés d’aban-

donner champs et rivages, maisons et villages, les gens s’enfuient en 
hâte, emportant tout juste quelques souvenirs et trésors, des morceaux 
de leur culture et de leur patrimoine. Ils partent avec espoir, c’est-à-dire 
pour recommencer leur vie dans un lieu sûr. Pourtant, la plupart d’entre 
eux finissent dans des bidonvilles dangereusement surpeuplés ou des 
installations de fortune, dans l’attente de leur sort.

Ceux que la crise climatique chasse de chez eux doivent être accueil-
lis, protégés, promus et intégrés. Ils veulent recommencer. Pour créer un 
nouvel avenir pour leurs enfants, il faut leur permettre de le faire et les 
aider. Accueillir, protéger, promouvoir et intégrer sont autant de verbes 
d’action utile. Enlevons, un par un, ces rochers qui bloquent le chemin 
des déplacés, ce qui les réprime et les met à l’écart, ce qui les empêche 
de travailler et d’aller à l’école, ce qui les rend invisibles et nie leur dignité.

Les Orientations pastorales sur les déplacés climatiques nous invitent à 
élargir notre regard sur ce drame de notre temps. Elles nous appellent 
à voir la tragédie du déracinement prolongé qui pousse nos frères et 
sœurs à se lamenter, année après année : « Nous ne pouvons pas re-

venir en arrière, et nous ne pouvons pas recommencer  ». Elles nous 
invitent à prendre conscience de l’indifférence des sociétés et des gou-

vernements quant à cette tragédie. Elles nous demandent de voir et de 

nous inquiéter. Elles invitent l’Église et les autres à agir ensemble, et 
elles nous expliquent comment nous pouvons le faire.

C’est le travail que le Seigneur nous demande maintenant, et il s’y trouve 
une grande joie. Nous ne sortirons pas des crises comme celle du cli-
mat ou de COVID-19 en nous terrant dans l’individualisme, mais seule-



PRÉFACE

7

ment en « étant beaucoup ensemble », par la rencontre, le dialogue et 
la coopération. C’est pourquoi je suis si heureux que ces Orientations 
pastorales sur les déplacés climatiques aient été produites, au sein du 

Dicastère pour le service du développement humain intégral, conjoin-

tement avec la Section Migrants et Réfugiés et le Secteur de l’écologie 
intégrale. Ce rapprochement est en soi un signe de la voie à suivre.

Voir ou ne pas voir – telle est la question qui nous conduit à la réponse 

dans l’action commune. Ces pages nous montrent ce qui est nécessaire 
et, avec l’aide de Dieu, ce qu’il faut faire.

Franciscus



ACRONYMES

8

ACRONYMES

AJCR : Conseil pontifical « Cor Unum » et Conseil Pontifical pour 
la Pastorale des Migrants et des Personnes en Déplacement, 

Accueillir Jésus-Christ dans les réfugiés et les personnes déracinées de 
force, Cité du Vatican, 2013.

CA : Jean-Paul II, Lettre encyclique Centesimus Annus, Cité du Vatican, 1991.

CCD : Crise climatique et déplacement.

CIV : Benoît XVI, Lettre encyclique Caritas in veritate, Cité du Vatican, 2009.

CV : François, Exhortation apostolique post-synodale Christus Vivit, Cité 
du Vatican, 2019.

DC : Déplacés climatiques.

DI : Déplacées internes.

EG  : François, Exhortation Apostolique Evangelii Gaudium, Cité du 
Vatican, 2013.

EMCC : Conseil Pontifical pour la Pastorale des Migrants et des 
Personnes en Déplacement, Erga migrantes caritas Christi, Cité du 
Vatican, 2004.

FT : François, Lettre encyclique Fratelli tutti, Cité du Vatican, 2020.

LS : François, Lettre encyclique Laudato si’, Cité du Vatican, 2015.

M&R : Section Migrants & Réfugiés du Dicastère pour le service du dé-

veloppement humain intégral.

OPDI : Section Migrants & Réfugiés, Orientations pastorales sur les dé-
placés internes, Cité du Vatican, 2020.



ACRONYMES

9

OPDC  : Section Migrants & Réfugiés, Orientations pastorales sur les 
déplacés climatiques, Cité du Vatican, 2021.

QA : François, Exhortation apostolique post-synodale Querida Amazonia, 

Cité du Vatican, 2020.

RCS : Conseil pontifical « Cor Unum » et Conseil Pontifical pour 
la Pastorale des Migrants et des Personnes en Déplacement, Les 
Réfugiés, un défi à la solidarité, Paris, 1992.

VG  : François, Constitution apostolique Veritatis gaudium, Cité du 
Vatican, 2017.



GLOSSAIRE

10

GLOSSAIRE

Église catholique désigne et inclut, dans le présent document, le lea-

dership officiel de l’Église, les évêques et les conférences épiscopales, 
les prêtres, les religieux et religieuses, les responsables et les chefs 
du personnel des organisations humanitaires d’inspiration catholique et 

des organisations caritatives axées sur les migrations, ainsi que chaque 
membre de l’Église catholique.

Crise climatique est un terme de plus en plus utilisé pour exprimer un 

sentiment d’urgence accru vis-à-vis de la phase actuelle du change-

ment climatique causé par les activités humaines et l’urgence d’y ré-

pondre afin d’éviter des conséquences désastreuses.

Déplacés climatiques (DC) sont des individus ou des groupes de per-
sonnes qui sont forcés de quitter leur lieu de résidence habituel en raison 

d’une crise climatique aiguë. Les déplacements peuvent être dus soit à 
des déclencheurs à démarrage rapide – principalement des phénomènes 

météorologiques extrêmes tels que les inondations, les tempêtes, les sé-

cheresses et les incendies de forêt; soit à des processus lents tels que la 

désertification, l’épuisement des ressources naturelles, la pénurie d’eau, 
la hausse des températures et l’élévation du niveau de la mer. Dans le cas 
de risques naturels comme les phénomènes météorologiques extrêmes, 
les victimes déplacées pourraient peut-être revenir. Le déplacement 
sera, au contraire, permanent pour la plupart des personnes dans le cas 

de catastrophes naturelles graves et face à des processus de longue du-

rée comme l’élévation du niveau de la mer. Le déplacement peut se faire 
soit à l’intérieur du pays, soit en traversant une frontière internationale.

Résilience climatique est la capacité à se préparer, à s’adapter et à ré-

agir aux phénomènes et tendances liés au climat. Le renforcement de 
la résilience climatique implique de comprendre comment la crise cli-

matique produira de nouveaux risques et d’adopter des mesures pour 
mieux faire face à ces risques.

Déplacement désigne la situation dans laquelle les personnes sont 

contraintes de quitter l’endroit où elles vivent normalement et partir vers 
un autre endroit, soit à l’intérieur des frontières nationales, soit à l’étranger.



INTRODUCTION

11

INTRODUCTION

Ces dernières années, la communauté internationale a reconnu l’ampleur 
de la crise climatique et a fait des efforts considérables, par le biais de di-
vers accords, pour en atténuer les effets. L’Église catholique reconnaît et 
apprécie ces efforts pour mettre en place des cadres juridiques, collecter 
des données et mener des analyses rigoureuses sur les conséquences 

de la crise climatique, ainsi que l’engagement de nombreux acteurs de la 

société civile – en particulier des jeunes – à relever ce défi.

La crise climatique a un « visage humain ». Elle est déjà une réalité pour 
une multitude de personnes dans le monde, en particulier pour les plus 

vulnérables. L’Église catholique a une sollicitude maternelle pour tous 
ceux qui ont été déplacés par ses effets. Cette situation particulière de 
vulnérabilité est la raison d’être du présent document.

Le magistère de l’Église catholique s’est déjà penché sur la détresse 
des personnes déplacées à l’intérieur de leur propre pays, ainsi que sur 

celui d’autres catégories de migrants, et a présenté des réflexions et 
des instructions relatives à leur prise en charge pastorale, reflétées no-

tamment dans la Lettre encyclique Laudato si’. Les Orientations pasto-
rales sur les déplacés climatiques (OPDC) se concentrent exclusivement 
sur les déplacées climatiques (DC), mettant en lumière les nouveaux 
défis posés par le scénario mondial actuel et suggérant des réponses 
pastorales adéquates. L’objectif principal de ces orientations est de 
fournir une série de considérations essentielles qui peuvent être utiles 
aux Conférences épiscopales, aux églises locales, aux Congrégations 
religieuses, aux organisations catholiques, aux agents pastoraux catho-

liques et à tous les fidèles catholiques dans la planification pastorale et  
l’élaboration de programmes pour assister efficacement les DC.

Les OPDC sont profondément ancrées dans la réflexion et la doctrine de 
l’Église ainsi que dans l’expérience pratique qu’elle a acquise en répon-

dant aux besoins des DC, qu’ils soient déplacés à l’intérieur des frontières 
de leur pays d’origine ou à l’extérieur. Les DC sont des migrants, et le 
présent document s’inspire de ces documents magistériels, qui traitent 

en particulier des migrants et peuvent également s’appliquer aux DC. 



INTRODUCTION

12

Les OPDC s’appuient également sur la longue expérience pratique de 
nombreuses organisations catholiques qui travaillent sur le terrain et sur 
les observations des représentants des Conférences épiscopales. Bien 
qu’approuvées par le Saint-Père, les OPDC ne prétendent pas épuiser 
l’enseignement de l’Église sur la crise climatique et le déplacement.

Les OPDC mettent en lumière dix défis qui sont liés au changement 
climatique et concernent ses victimes. Ces défis, ainsi que les réponses 
suggérées par l’Église catholique, constituent les jalons d’une feuille 
de route en vue de la planification pastorale pour les DC, et, avec ce 
document, ils étendent la préoccupation pastorale du Pape aux DC. Ce 
document contient aussi une section qui traite de la coopération et du 

travail d’équipe, qui sont à la base de la réussite des projets et essen-

tiels pour rendre des services efficaces et adéquats aux DC.



13

1. RECONNAÎTRE LE LIEN ENTRE LA CRISE CLIMATIQUE 
ET LES DÉPLACEMENTS

1. RECONNAÎTRE LE LIEN 
ENTRE LA CRISE CLIMATIQUE 
ET LES DÉPLACEMENTS

[Les matelots] ont lancé la sonde et trouvé vingt 

brasses ; un peu plus loin, ils l’ont lancée de nouveau 
et trouvé quinze brasses. Craignant que nous n’allions 
échouer sur des rochers, ils ont jeté quatre ancres à 
l’arrière, et ils appelaient de leurs vœux la venue du 
jour. […] Les indigènes nous ont traités avec une huma-

nité peu ordinaire. Ils avaient allumé un grand feu, et 
ils nous ont tous pris avec eux, car la pluie s’était mise 
à tomber et il faisait froid (Ac 27,27-29; 28,1-2).

Des tempêtes virulentes, de violents ouragans et des cyclones dé-

sastreux continuent de se déchaîner. En fait, ils sont devenus plus fré-

quents et plus intenses à mesure que la crise climatique s’aggrave. 
Nous voyons un nombre croissant de personnes déplacées en raison 
des effets dévastateurs de la crise climatique et d’autres manifesta-

tions de la crise écologique. Les vies et les foyers de tant de nos frères 
et sœurs dans le monde entier ont vraiment fait naufrage. Beaucoup 
d’entre eux sont contraints de fuir leur pays d’origine pour trouver abri 
et sécurité.

En tant que chrétiens, nous croyons que l’amour et l’attention peuvent 
éclairer les nuits les plus obscures. Les Maltais ont offert un accueil ex-

ceptionnellement aimable à saint Paul et à ses compagnons naufragés. 
Les sans-abri ont trouvé un foyer, car ils ont été accueillis à bras ou-

verts, nourris et logés. Un feu a été allumé – un « foyer » –, créant une 
atmosphère familiale de chaleur contre le froid de l’indifférence.



14

LA CRISE CLIMATIQUE

L’un des facteurs qui font de la planète Terre un foyer unique pour la vie 
est son système climatique particulier. Cependant, après plus de 10000 
ans de stabilité relative – soit toute l’étendue de la civilisation humaine 
–, le climat de notre planète est en train de changer rapidement en rai-

son des activités humaines.

La température moyenne de la Terre a augmenté d’environ 1,1 degré 
Celsius depuis l’époque préindustrielle, entraînant « de profondes mo-

difications des systèmes humains et naturels, notamment une augmen-

tation des sécheresses, des inondations et de certains autres types de 

conditions météorologiques extrêmes, une élévation du niveau de la mer 
et une perte de la biodiversité1 ». Le rythme actuel de réchauffement est 
plus rapide qu’à tout autre moment des 65 derniers millions d’années.

Nous sommes déjà dans une crise climatique, qui s’accélère rapide-

ment. En novembre 2019, 11000 scientifiques se sont réunis pour décla-

rer « une urgence climatique2 », une préoccupation reprise par le Pape 
François dans son Message pour la Journée Mondiale de Prière pour la 
Sauvegarde de la Création, le 1er septembre 2020, lorsqu’il a déclaré 
que « nous nous trouvons en situation d’urgence » climatique et que 
« nous sommes à court de temps3 ».

1  Groupe d’experts intergouvernemental sur l’évolution du climat (GIEC), Réchauffement pla-

nétaire de 1,5 °C. Rapport spécial du GIEC sur les conséquences d’un réchauffement planétaire de 

1,5 °C par rapport aux niveaux préindustriels et les trajectoires associées d’émissions mondiales 

de gaz à effet de serre, dans le contexte du renforcement de la parade mondiale au changement 

climatique, du développement durable et de la lutte contre la pauvreté, Genève, 2018, chap. 1

2  Cf. BioScience 70/1, 2020.

3  François, Message pour la Journée Mondiale de Prière pour la Sauvegarde de la Création, 

Cité du Vatican, 2020.

1. RECONNAÎTRE LE LIEN ENTRE LA CRISE CLIMATIQUE 
ET LES DÉPLACEMENTS



15

LA FACE « HUMAINE » DE LA CRISE

La crise climatique n’est pas une abstraite menace future. L’augmentation 
de la température d’un peu plus de 1 °C par rapport à l’ère industrielle 
cause déjà d’immenses souffrances à des millions de nos frères et 
sœurs dans le monde, sans parler des dommages causés aux écosys-

tèmes et au reste du biome.

Comme le pape François l’a à juste titre reconnu, « le lien entre la fra-

gilité environnementale, l’insécurité alimentaire et les mouvements 
migratoires est évident4 ». La crise climatique menace aussi les droits 
humains fondamentaux comme le droit à la vie, à une alimentation et 
à un approvisionnement en eau adéquats, à un logement (ou un abri) 
adéquat et à la santé.

Ce sont les communautés pauvres et vulnérables du monde entier qui 
sont touchées de manière disproportionnée par les crises écologiques 

et climatiques. Ce sont les innocents, qui ont le moins contribué à l’ori-
gine du problème. Il s’agit d’une question profondément morale, qui fait 
appel à l’éco-justice. En effet, la Terre a été destinée à être une maison 
commune où chacun a le droit de vivre et de s’épanouir. À cet égard, les 
paroles prophétiques de saint Jean-Paul II, reprises par le pape François 
dans Fratelli tutti, sont très pertinentes : « Dieu a donné la terre à tout le 
genre humain pour qu’elle fasse vivre tous ses membres, sans exclure 
ni privilégier personne5 ».

L’épuisement des ressources naturelles de base que la terre fournit, 

et l’eau en particulier, peut provoquer le déplacement temporaire ou 
permanent de familles et de communautés. « L’accès à l’eau potable 
et sûre est un droit humain primordial, fondamental et universel, parce 
qu’il détermine la survie des personnes, et par conséquent il est une 
condition pour l’exercice des autres droits humains6 ». La pénurie d’eau 
est un problème dans de nombreuses régions du monde, mais « spé-

cialement en Afrique, où de grands secteurs de la population n’ont 

pas accès à une eau potable sûre, ou bien souffrent de sécheresses 

4  François, Adresse aux participants à la 41e session de la conférence de la Fao, Cité du 

Vatican, 2019.

5  CA 31.

6  LS 30.

1. RECONNAÎTRE LE LIEN ENTRE LA CRISE CLIMATIQUE 
ET LES DÉPLACEMENTS



16

qui rendent difficile la production d’aliments. Dans certains pays, il y a 
des régions qui disposent de l’eau en abondance et en même temps 
d’autres qui souffrent de grave pénurie7 ».

La crise a un impact disproportionné sur les groupes vulnérables, 
comme les enfants, les femmes, les personnes handicapées, les peuples 

indigènes et les personnes vivant dans des zones rurales. Certains des 
« points chauds » géographiques qui seront les plus touchés par la crise 
climatique sont des régions deltaïques densément peuplées comme le 
Gange (le Bangladesh, en particulier), le Mékong et le Nil, les pays de la 
région du Sahel en Afrique du Nord, les petits États insulaires, les pays 
d’Amérique centrale particulièrement vulnérables aux ouragans, et les 
régions côtières et de faible altitude du monde entier.

LA CRISE CLIMATIQUE CONDUIT AU 
DÉPLACEMENT

La crise climatique peut provoquer des déplacements de population 
quand les maisons deviennent inhabitables ou les moyens de sub-

sistance sont perdus. Les déplacements peuvent être dus soit à des 
déclencheurs à démarrage rapides, principalement des phénomènes 

météorologiques extrêmes comme les inondations, les tempêtes, les 
sécheresses et les feux de forêt, soit à des processus à développement 
lent, comme la désertification, l’épuisement des ressources naturelles, 
la pénurie d’eau, l’augmentation des températures et l’élévation du ni-
veau de la mer. Nous devons également garder à l’esprit que des dé-

placements peuvent avoir de multiples causes.

La crise climatique entraîne et exacerbe déjà les mouvements de po-

pulation dus aux catastrophes naturelles de courte et de longue durée. 
Au cours de la seule année 2019, il y eut plus de 33 millions de per-
sonnes nouvellement déplacées, portant le nombre total à près de 51 
millions, le nombre le plus élevé jamais enregistré; et parmi celles-ci 
figurent 8,5 millions qui ont fui des conflits et des violences et 24,9 mil-

7  LS 28.

1. RECONNAÎTRE LE LIEN ENTRE LA CRISE CLIMATIQUE 
ET LES DÉPLACEMENTS



17

lions partis à cause de catastrophes naturelles8. Au cours du premier 
semestre 2020, 14,6 millions de nouveaux déplacés ont été enregistrés, 
dont 9,8 millions à la suite de catastrophes et 4,8 millions en raison de 
conflits et de violences9. On estime que plus de 253,7 millions de per-
sonnes ont été déplacées par des catastrophes naturelles entre 2008 
et 201810, des catastrophes qui, selon la région concernée, ont déplacé 

trois à dix fois plus de personnes que les conflits armés dans le monde.

La crise climatique est également une cause de conflit dans le monde 
entier, ce qui peut être un autre facteur de déplacement. Le lien est 
réel, même s’il n’est pas toujours direct. Dans certaines situations, la 
crise climatique entraîne l’épuisement des ressources naturelles qui, à 

son tour, peut déclencher des conflits entre communautés et nations 
pour la possession de ressources rares. Le changement climatique 
peut être considéré comme un multiplicateur de menaces, intensifiant 
les conflits existants là où les ressources sont rares. Comme l’avertit le 
pape François dans Laudato si’, « il est prévisible que, face à l’épuise-

ment de certaines ressources, se crée progressivement un scénario fa-

vorable à de nouvelles guerres, déguisées en revendications nobles11 ».

Malheureusement, des formes de développement déséquilibrées 
peuvent aussi contribuer à l’augmentation de la pauvreté et des dépla-

cements. Comme saint Paul VI en a averti il y a près d’un demi-siècle, 
«  brusquement l’homme en prend conscience  : par une exploitation 
inconsidérée de la nature il risque de la détruire et d’ire à son tour la 

victime de cette dégradation12 ». Nos modèles économiques faussés 
y contribuent eux aussi. « Il existe des règles économiques qui se sont 
révélées efficaces pour la croissance, mais pas pour le développement 
humain intégral13 ». La richesse a augmenté, mais en même temps que 
l’inégalité, avec pour résultat l’apparition de « nouvelles pauvretés14 ».

8  Cf. Centre de suivi des déplacements internes (IDMC), Rapport mondial sur le dépla-

cement interne (GRID) 2020, Geneva 2020. L’IDMC est une source d’information et d’analyse 

de premier plan grâce à son GRID annuelle : https ://www.internal-displacement.org. L’IDMC 

fait partie du Conseil norvégien pour les réfugiés : www.nrc.no.

9  Cf. ibid.

10  Cf. ibid.

11  LS 57.

12  Saint Paul VI, Apostolic Letter Octogesima Adveniens, Cité du Vatican, 1971

13  Cf. Saint Paul VI, Encyclical Letter Populorum Progressio, Cité du Vatican, 1967 : AAS 59 

(1967), 264.

14  FT 21.

1. RECONNAÎTRE LE LIEN ENTRE LA CRISE CLIMATIQUE 
ET LES DÉPLACEMENTS

http://www.nrc.no


18

Dans le cas des catastrophes naturelles comme des événements cli-
matiques extrêmes, les victimes déplacées pourront peut-être revenir. 
Au contraire, le déplacement sera permanent pour la plupart des per-

sonnes dans le cas de catastrophes naturelles graves et face à des pro-

cessus de longue durée comme l’élévation du niveau de la mer.

Le niveau de la mer continuera d’augmenter à mesure que notre cli-
mat se réchauffera, menaçant les villes ainsi que les terres agricoles et 
les pâturages dans le monde entier. À l’échelle mondiale, environ 145 
millions de personnes vivent à moins d’un mètre au-dessus du niveau 
actuel de la mer, et près des deux tiers des villes de plus de cinq mil-
lions d’habitants sont situées dans des zones menacées par l’élévation 
du niveau de la mer. Près de 40 % de la population mondiale vit à moins 
de 100 km d’une côte15.

Au milieu de ces réalités complexes, les plus vulnérables pourraient 
même ne pas être en mesure de se déplacer, quelles que soient les 
circonstances, en raison de la pauvreté ou pour d’autres raisons. Il est 
crucial de répondre aux besoins des populations immobiles ou inca-

pables de se déplacer sur de longues distances.

DÉPLACEMENTS DUS À LA CRISE CLIMATIQUE

Le réchauffement non maîtrisé fait planer le spectre d’un déplacement 
massif des populations. Avec un réchauffement de 1,5 °C, le niveau de 
la mer augmentera de 0,77 mètre d’ici à 210016. L’augmentation serait 
bien plus importante dans le cadre de scénarios de réchauffement plus 
importants. Avec la trajectoire actuelle de réchauffement de 3 à 4°C d’ici 
2100, il est de plus en plus probable que de grandes parties des ca-

lottes glaciaires de l’Antarctique et du Groenland s’effondreront, entraî-
nant une hausse rapide du niveau de la mer17.

15  Conférence des NAtions unies sur les océans, Factsheet : People and Oceans, 2017, 

https  ://www.un.org/sustainabledevelopment/wp-content/uploads/2017/05/Ocean-

fact-sheet-package.pdf.

16  Groupe d’experts intergouvernemental sur l’évolution du climat, Rapport spécial sur les 

conséquences d’un réchauffement planétaire de 1,5 C  (2018), chapitre 3.

17  Ibid.

1. RECONNAÎTRE LE LIEN ENTRE LA CRISE CLIMATIQUE 
ET LES DÉPLACEMENTS

https://www.un.org/sustainabledevelopment/wp-content/uploads/2017/05/Ocean-fact-sheet-package.pdf
https://www.un.org/sustainabledevelopment/wp-content/uploads/2017/05/Ocean-fact-sheet-package.pdf


19

1. RECONNAÎTRE LE LIEN ENTRE LA CRISE CLIMATIQUE 
ET LES DÉPLACEMENTS

Il est à craindre que cette élévation prévue du niveau de la mer ne pro-

voque des déplacements et des migrations sans précédent à l’échelle 
mondiale. Certaines régions, comme les îles et les atolls de faible alti-
tude, seront rendues totalement inhabitables. « Même selon les scé-

narios les plus optimistes, on estime que d’ici 2060, quelque 316 à 411 
millions de personnes dans le monde seront vulnérables aux ondes de 
tempête et aux inondations côtières18 ».

Il est difficile de prévoir le nombre de personnes qui pourraient être dé-

placées à l’avenir, étant donné les multiples facteurs de migration et 
la difficulté de démêler les motifs qui sous-tendent les mouvements 
humains. Selon un rapport de la Banque mondiale de 201819 portant 

sur l’Afrique subsaharienne, l’Asie du Sud et l’Amérique latine, en raison 
de la crise climatique, de 31 millions jusqu’à 143 millions de personnes 
(environ 2,8 % de la population mondiale) auront peut-être besoin de 
migrer dans leur propre pays d’ici 2050. Selon le même rapport, 50 % de 
la population d’Asie du Sud résidera dans des régions qui selon les pro-

jections deviendront d’ici 2050 des points chauds modérés à sévères 
pour les catastrophes liées au climat.

RÉAGIR AUX DÉPLACEMENTS DUS AU CLIMAT

Le déplacement d’un nombre important de personnes entraîne une 

myriade de problèmes sociaux, politiques et humanitaires, en particu-

lier quand les destinations d’accueil n’ont pas les ressources et les ca-

pacités nécessaires pour gérer des déplacements à grande échelle20.

La protection internationale contre les déplacements dus au climat est 

limitée, fragmentaire et pas toujours juridiquement contraignante. En 
particulier, les DC ne sont pas toujours définis comme une catégorie 
ayant besoin de protection et ne sont pas explicitement reconnus par 

la Convention de 1951 relative au statut des réfugiés. Par conséquent, il 

18  B. Neumann et al., « Future Coastal Population Growth and Exposure to Sea-Level Rise 

and Coastal Flooding : A Global Assessment », PloS One 10, n° 3, mars 2015.

19  Cf. Banque mondiale, Groundswell  : Se préparer aux migrations climatiques internes, 

Groupe de la Banque mondiale, 2018.

20  Cf. M. Suárez-Orozco (éd.), Humanitarianism and Mass Migration : Confronting the World 

Crisis, 1ère édition, University of California Press, 2019.



20

1. RECONNAÎTRE LE LIEN ENTRE LA CRISE CLIMATIQUE 
ET LES DÉPLACEMENTS

existe souvent un vide en matière de protection pour les personnes dé-

placées à l’intérieur des frontières nationales et au-delà des frontières 

internationales. Toutefois, quel que soit leur statut juridique, tous les 
États sont tenus de protéger leurs droits fondamentaux. En outre, tous 
les DC ont droit à des soins et une assistance appropriés, en accord 
avec le droit international et les normes humanitaires en vigueur.

L’Église catholique aide déjà les personnes touchées et continuera à 
le faire à l’avenir. L’important Rapport du Groupe d’experts intergouver-
nemental sur l’évolution du climat de 2018 a averti que le monde doit 
s’efforcer de réaliser des transitions « rapides et profondes » vers une 
économie faible en carbone dans les domaines de la terre, de l’énergie, 

de l’industrie, du bâtiment, des transports et des villes, afin de main-

tenir le réchauffement climatique dans les limites du seuil crucial de 
1,5°C. Nous devons intensifier nos efforts collectifs pour promouvoir les 
énergies renouvelables, l’énergie verte, le reboisement, l’agriculture 
durable et une économie circulaire, tout en freinant la déforestation et 

à la dégradation des écosystèmes, et en mettant l’accent sur des so-

lutions basées sur la nature. Dans les pays en développement, nous 
avons besoin de projets inspirés par la protection de l’environnement ; 
nous avons besoin d’alternatives pour la réduction des émissions de 
gaz à effet de serre.

L’Église catholique est préoccupée par ces défis et par l’impact de la 
crise climatique sur la dignité des êtres humains. Avec les gouverne-

ments, les autres confessions chrétiennes, les autres traditions reli-

gieuses et les personnes de bonne volonté, l’Église vise à répondre à 
ces défis. Comme l’a demandé le pape Benoît XVI en 2010 : « Comment 
négliger le phénomène grandissant de ce qu’on appelle les “réfugiés 

de l’environnement”  : ces personnes qui, à cause de la dégradation 
de l’environnement où elles vivent, doivent l’abandonner – souvent en 
même temps que leurs biens – pour affronter les dangers et les incon-

nues d’un déplacement forcé ?21 »

Relever le défi de la CCD est aujourd’hui au cœur de la nécessité d’être 
une Église crédible qui témoigne, une communauté ecclésiale bien-

veillante et inclusive.

21  Benoît XVI, Message pour la Journée mondiale de la paix, 1er janvier 2010, Cité du 

Vatican, 2009.

http://www.vatican.va/content/francesco/fr/messages/peace/documents/papa-francesco_20131208_messaggio-xlvii-giornata-mondiale-pace-2014.html


21

2. PROMOUVOIR LA SENSIBILISATION ET 
LA DIFFUSION D’INFORMATION

2. PROMOUVOIR LA 
SENSIBILISATION ET LA 
DIFFUSION D’INFORMATION

Il y a une chose que je sais : j’étais aveugle, et à présent 
je vois (Jean 9,25).

La sensibilisation ouvrira les yeux des gens pour qu’ils voient les réalités 
de l’impact de la crise climatique sur l’existence humaine. La cécité à 
l’égard de ces questions est très répandue et ses causes sont princi-

palement : a) l’ignorance pure et simple ; b) l’indifférence et l’égoïsme 
vis-à-vis des phénomènes qui mettent en danger le bien commun  ; 
c) le déni délibéré de la réalité pour protéger des intérêts particuliers ; 
d) l’incompréhension.

Dieu donne les facultés pour voir, mais les êtres humains doivent être 
prêts à passer de la cécité à la conscience.

DÉFI

De nombreuses attitudes dominantes empêchent de relever efficace-

ment les défis de la CCD  : on note le déni, l’indifférence générale, la 
résignation nonchalante ainsi qu’une confiance excessive et mal placée 
dans les solutions techniques. Nous devons continuer à éviter la fausse 
polarisation entre, d’une part, le souci de la création et, d’autre part, le 

développement et l’économie.

Dans cette perspective, je désire rappeler mon « invi-
tation urgente à un nouveau dialogue sur la façon dont 
nous construisons l’avenir de la planète. Nous avons 
besoin d’une conversion qui nous unisse tous, parce 



22

2. PROMOUVOIR LA SENSIBILISATION ET 
LA DIFFUSION D’INFORMATION

que le défi environnemental que nous vivons et ses 
racines humaines nous concernent et nous touchent 

tous. […] Malheureusement, beaucoup d’efforts pour 
chercher des solutions concrètes à la crise environne-

mentale échouent souvent, [pour différents motifs qui] 
vont de la négation du problème jusqu’à l’indifférence, 
la résignation facile, ou la confiance aveugle dans les 
solutions techniques » (LS 14)22 .

RÉPONSE

L’Église catholique est appelée à promouvoir une conversion écolo-

gique intégrale en relation avec la CCD, dans le respect total de l’envi-
ronnement et du développement humain.

Avec raison, se fait sentir la nécessité d’une relation 
renouvelée et saine entre l’humanité et la création, la 
conviction que seule une vision de l’homme, authen-

tique et intégrale, nous permettra de prendre mieux 
soin de notre planète au bénéfice de la génération pré-

sente et de celles à venir, car « il n’y a pas d’écologie 
sans anthropologie adéquate » (LS 118)23.

Cela peut se faire par une planification stratégique à long terme, qui 
implique des actions telles que :

• Des campagnes d’information soulignant la gravité de la CCD, cen-

trés sur le « visage humain » de la crise et la nécessité d’agir de 
toute urgence.

22  François, Message à la Convention-cadre des Nations Unies sur les Changements 

Climatiques (COP-23), Bonn, 2017.

23  François, Message pour la Journée mondiale de Prière pour la Sauvegarde de la Création, 

Cité du Vatican, 2018.



23

2. PROMOUVOIR LA SENSIBILISATION ET 
LA DIFFUSION D’INFORMATION

Il n’y aura pas d’écologie saine et durable, capable de 
transformer les choses, si les personnes ne changent 
pas, si on ne les encourage pas à choisir un autre style 
de vie, moins avide, plus serein, plus respectueux, 
moins anxieux, plus fraternel24.

• Sensibiliser l’Église et la communauté à la façon dont notre mode 
de vie moderne de consommation ostentatoire contribue à la crise 
climatique, et encourager un sens des responsabilités conduisant à 

un changement ou à une adaptation du mode de vie.

La façon dont l’homme traite l’environnement in-

fluence les modalités avec lesquelles il se traite lui-
même et réciproquement. C’est pourquoi la société ac-

tuelle doit réellement reconsidérer son style de vie qui, 
en de nombreuses régions du monde, est porté à l’hé-

donisme et au consumérisme, demeurant indifférente 
aux dommages qui en découlent. Un véritable chan-

gement de mentalité est nécessaire qui nous amène à 
adopter de nouveaux styles de vie25.

• Élaborer des programmes d’éducation ciblant les paroisses et les 
écoles catholiques en particulier, visant à développer des attitudes 
responsables vis-à-vis du comportement personnel et du mode de vie.

La grande écologie inclut un aspect éducatif qui pro-

voque le développement de nouvelles habitudes chez 
les personnes et les groupes humains26.

• Améliorer la coordination entre les agences ecclésiastiques (tant 
au niveau local qu’international) et reconnaître le changement cli-
matique comme une cause de migration.

24  QA 58.

25  CIV 51.

26  QA 58.



24

2. PROMOUVOIR LA SENSIBILISATION ET 
LA DIFFUSION D’INFORMATION

• Diffuser les documents essentiels de l’Église, y compris les ensei-
gnements centraux de Laudato si’ : a) une économie durable, cen-

trée sur la personne ; b) l’unité et la sainteté de toute la création ; 
c) l’obligation de l’humanité de gérer de manière responsable l’en-

tretien de notre maison commune.

• Partager les meilleures pratiques de conversion écologique intégrale 
pour donner un témoignage concret de l’engagement de l’Église et 
accroître leur visibilité. Utiliser des études de cas du monde entier 
pour aider les gens à comprendre comment la lutte peut affecter les 
vies humaines et l’accès aux moyens de subsistance.

• Promouvoir des initiatives concrètes visant à éliminer les dysfonc-

tionnements systémiques et institutionnels de l’économie mon-

diale qui ont un impact sur la CCD.

Une paix réelle et durable n’est possible qu’à partir 
d’une éthique globale de solidarité et de coopération au 
service d’un avenir façonné par l’interdépendance et la 
coresponsabilité au sein de toute la famille humaine27.

• Promouvoir le dialogue et les réseaux œcuméniques et interreli-
gieux pour coordonner ces efforts.

Une attitude de dialogue ouvert, reconnaissant aussi la 
multiplicité des interlocuteurs : les peuples autochtones, 
les riverains, les paysans et les afro-descendants, les 
autres Églises chrétiennes et dénominations religieuses, 
les organisations de la société civile, les mouvements 
sociaux populaires, l’État, enfin toutes les personnes de 
bonne volonté qui cherchent à défendre la vie, l’intégrité 
de la création, la paix et le bien commun28.

27  FT 127.

28  Synode des évêques Assemblée spéciale pour la région pan-amazonienne, Amazonie : 

Nouveaux chemins pour l’Église et pour une écologie intégrale, Cité du Vatican, 2019, 23.



25

2. PROMOUVOIR LA SENSIBILISATION ET 
LA DIFFUSION D’INFORMATION

• Établir une stratégie de communication plus étendue et cohérente 
qui utilise pleinement les médias sociaux et numériques.

Le nombre toujours croissant d’interconnexions et de 
communications qui enveloppent notre planète rend 
plus palpable la conscience de l’unité et du partage 
d’un destin commun entre les nations de la terre29.

• Impliquer les jeunes comme protagonistes dans ces efforts et en-

courager des attitudes et un style de vie chrétiens qui mettent l’ac-

cent non seulement sur l’avenir, mais aussi sur l’éternel, c’est-à-dire 
le genre de conditions environnementales que les gens laisseront 
à leurs enfants et petits-enfants, ainsi que le fait de traiter la créa-

tion comme un don de Dieu.

Nous ne devons pas imposer aux générations futures 
le fardeau d’assumer les problèmes causés par les 
problèmes précédents. Au lieu de cela, nous devrions 
leur donner l’occasion de se souvenir de notre généra-

tion comme de celle qui a renouvelé et mis en œuvre 
[…] le besoin fondamental de collaborer afin de préser-
ver et de cultiver notre foyer commun. Puissions-nous 
offrir à la prochaine génération des raisons concrètes 
d’espérer et de travailler pour un avenir bon et digne30 !

• Puiser chez les populations locales, les communautés indigènes 
et d’autres ressources humaines, à la lumière de la Doctrine so-

ciale de l’Église, pour la recherche de solutions ancrées dans une 
écologie intégrale.

29  François, Message pour la Journée mondiale de la paix, 1er janvier 2014, Cité du Vatican, 

2013.

30  François, Message aux participants à la Conférence des Nations unies sur les change-

ments climatiques, Cité du Vatican, 2019.

http://www.vatican.va/content/francesco/fr/messages/peace/documents/papa-francesco_20131208_messaggio-xlvii-giornata-mondiale-pace-2014.html


26

2. PROMOUVOIR LA SENSIBILISATION ET 
LA DIFFUSION D’INFORMATION

Cela exige d’écouter, de reconnaître et de respecter 
les personnes et les populations locales comme des 
interlocuteurs valables. Elles maintiennent un lien di-

rect avec la terre, elles connaissent ses temps ainsi 
que ses processus et connaissent, par conséquent, les 
effets catastrophiques qu’au nom du développement 
provoquent de nombreux projets31.

31  François, Discours aux autorités civiles, à la société civile et au Corps diplomatique à 

Lima, Pérou 2018.

http://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2018/january/documents/papa-francesco_20180119_peru-lima-autorita.html
http://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2018/january/documents/papa-francesco_20180119_peru-lima-autorita.html


27

3. PROPOSER DES ALTERNATIVES AU DÉPLACEMENT

3. PROPOSER DES ALTERNATIVES 
AU DÉPLACEMENT

Il y aura une réserve de nourriture pour le pays en vue des 
sept années de famine qui suivront dans le pays d’Égypte, 
et la famine ne détruira pas le pays (Genèse 41,36).

Des alternatives viables au déplacement sont possibles lorsque les 
gouvernements, les dirigeants, les institutions et les organisations sont 
attentifs et prennent réellement en considération les intérêts primor-
diaux et les préoccupations de leur population, en particulier des plus 

vulnérables. Il peut toujours y avoir des « années de vaches maigres », 
mais Dieu peut nous éclairer avec la sagesse nécessaire pour trouver 
des moyens créatifs et durables de soulager la souffrance et des alter-
natives au traumatisme du déplacement.

DÉFI

La plupart du temps, le déplacement émerge de l’absence de moyens 

de subsistance alternatifs. Les gens se déplacent parfois parce qu’ils 
sont convaincus que la survie est – ou sera bientôt – impossible dans 
leur lieu d’origine, y compris pendant les crises climatiques.

RÉPONSE

L’Église catholique est appelée à renforcer la résilience des personnes 
touchées par la crise climatique et à aider à trouver des alternatives au 
déplacement qui respectent le droit à la vie, ce qui inclut la possibilité 



3. PROPOSER DES ALTERNATIVES AU DÉPLACEMENT

28

de vivre une vie digne, dans la paix et en sécurité32. Personne ne devrait 
être forcé de fuir sa patrie.

Il n’y a pas pire aliénation que de faire l’expérience de 
ne pas avoir de racines, de n’appartenir à personne. 
Une terre sera féconde, un peuple portera des fruits et 
sera en mesure de générer l’avenir uniquement dans 
la mesure où il donne vie à des relations d’apparte-

nance entre ses membres, dans la mesure où il crée 
des liens d’intégration entre les générations et les di-
verses communautés qui le composent33.

Le développement de cette « résilience au climat » et de cette adap-

tation nécessite des approches à multiples facettes et l’engagement 

de toutes les parties concernées. L’Église catholique peut apporter son 
aide par des actions telles que :

• Diffuser des informations pertinentes, solides et fiables sur la crise 
climatique et les risques connexes concernant des territoires spéci-

fiques et leurs habitants. Garantir l’utilisation des connaissances tra-

ditionnelles, autochtones et locales, en complément des connais-

sances scientifiques, dans l’évaluation des risques de catastrophes 
ainsi que dans l’élaboration et la mise en œuvre de politiques, de 
stratégies et de plans adaptés à des secteurs, des localités et des 

contextes spécifiques, et adopter une approche intersectorielle.

En effet, il ne s’agit pas d’imposer d’en haut des pro-

grammes d’assistance, mais d’accomplir ensemble un 
chemin34.

• Promouvoir l’adaptation in situ pour éviter les déplacements, en encou-

rageant le maintien ou la reprise de modes traditionnels ou indigènes 

pertinents en rapport avec la terre, la nature et la vie durable sur terre.

32  Déclaration universelle des droits de l’homme, article 3.

33  François, Discours aux autorités civiles, à la société civile et au Corps diplomatique à 

Tallinn, Estonie, 2018.

34  FT 129.

http://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180925_autorita-tallinn-estonia.html
http://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180925_autorita-tallinn-estonia.html
http://www.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180925_autorita-tallinn-estonia.html


3. PROPOSER DES ALTERNATIVES AU DÉPLACEMENT

29

Nous sommes attristés de voir les terres des peuples 
autochtones expropriées et leurs cultures piétinées 
par des schémas prédateurs et par de nouvelles 
formes de colonialisme, alimentées par la culture du 
gaspillage et du consumérisme35.

• Promouvoir des programmes de développement créatifs et éco-

logiques visant à soutenir les populations menacées de déplace-

ment, protéger et renforcer les moyens de subsistance alternatifs 

tels que l’agro-écologie, la conservation communautaire, l’éduca-

tion, l’écotourisme et l’utilisation durable de la terre et de l’eau.

On peut trouver des alternatives d’élevage et d’agri-
culture durables, des énergies qui ne polluent pas, des 
sources de travail digne qui ne provoquent pas la des-

truction de l’environnement et des cultures36.

• Promouvoir des investissements significatifs, éthiques et durables 
dans les infrastructures, les logements sûrs et la diversification des 
moyens de subsistance afin d’améliorer la résilience et la capacité 
d’adaptation des personnes menacées de déplacement.

Être unis pour défendre l’espérance signifie impulser et 
développer une écologie intégrale comme alternative 
à un modèle de développement déjà dépassé mais qui 
continue à engendrer de la dégradation humaine, so-

ciale et environnementale37.

• Établir des relations de solidarité et des filets de sécurité capables d’as-

surer la protection sociale des personnes menacées de déplacement.

35 CCEE, FABC, FCBCO, COMECE, SECAM, Déclaration conjointe de 2018 des conférences 

épiscopales sur la justice climatique, Rome, 2018.

36  QA 17.

37  François, Discours aux autorités civiles, à la société civile et au Corps diplomatique à 

Lima, Pérou 2018.

http://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2018/january/documents/papa-francesco_20180119_peru-lima-autorita.html
http://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2018/january/documents/papa-francesco_20180119_peru-lima-autorita.html


3. PROPOSER DES ALTERNATIVES AU DÉPLACEMENT

30

• Développer l’autonomisation inclusive des personnes menacées 
de déplacement, en accordant une attention particulière aux 

jeunes et aux plus vulnérables.

Les pays traversés par les flux migratoires et ceux de 
la destination finale sont concernés, mais également 
les gouvernements et les Églises des États de pro-

venance des migrants qui, avec le départ de tant de 
jeunes, voient leur avenir appauvri38.

• Promouvoir et aider à coordonner les systèmes de migration pla-

nifiée et volontaire pour les populations à risque afin que la réins-

tallation puisse être gérée efficacement sur une période de temps.

• Œuvrer pour que, dans la mesure du possible, les personnes 
puissent continuer à rester chez elles et à mener une vie digne en 
atténuant les facteurs d’impulsion tels que les conflits et les dévas-

tations naturelles provoqués par la crise climatique.

Certes, l’idéal serait d’éviter les migrations inutiles et 
pour y arriver, il faudrait créer dans les pays d’origine la 
possibilité effective de vivre et de grandir dans la digni-
té, de sorte que sur place les conditions pour le déve-

loppement intégral de chacun puissent se réunir. Mais 
quand des progrès notables dans ce sens manquent, il 
faut respecter le droit de tout être humain de trouver un 
lieu où il puisse non seulement répondre à ses besoins 
fondamentaux et à ceux de sa famille, mais aussi se ré-

aliser intégralement comme personne39.

38  François, Discours aux évêques de la Méditerranée, Bari, 2020.

39  FT 129.

http://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2020/february/documents/papa-francesco_20200223_visita-bari.html
http://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2020/february/documents/papa-francesco_20200223_visita-bari.html


4. PRÉPARER LES PERSONNES AU DÉPLACEMENT

31

4. PRÉPARER LES PERSONNES 
AU DÉPLACEMENT

Fais-toi une arche en bois de cyprès. Tu la diviseras en 
cellules et tu l’enduiras de bitume à l’intérieur et à l’ex-

térieur (Genèse 6,14).

Ceux pour qui le déplacement n’est pas une décision volontaire doivent 
affronter cette réalité avec courage et foi, en comptant sur l’accompa-

gnement et le soutien de Dieu, sans tomber dans une acceptation fata-

liste du désespoir de ce voyage. Dieu, par la bienveillance de l’Église et 
de nombreuses personnes de bonne volonté, offre la possibilité de se 
préparer à faire face au défi du déplacement.

DÉFI

Quand le déplacement est incontestablement la seule option, les déci-

sions sur le moment, le lieu et la manière de se déplacer sont souvent 
soit motivées par l’urgence, soit basées sur des informations douteuses 
ou des perceptions incorrectes. En outre, la plupart des personnes 
contraintes de se déplacer sont rarement préparées à faire face aux dif-

ficultés du déplacement, qu’il s’agisse de prendre la fuite, de trouver un 
abri et de s’adapter ensuite à leur nouvelle situation dans un lieu nouveau.

RÉPONSE

Lorsque le déplacement climatique est une possibilité, l’Église catho-

lique est appelée à s’engager de manière proactive dans la préparation 
des personnes au déplacement en fournissant des renseignements 

fiables et vérifiés. Cela peut aider leurs décisions relatives à la migra-



4. PRÉPARER LES PERSONNES AU DÉPLACEMENT

32

tion avant le départ et améliorer la préparation grâce à l’autonomisation 
personnelle et communautaire. Des actions telles que les suivantes, qui 
résultent de la coopération entre les organisations confessionnelles, les 

organisations de la société civile, les gouvernements et les agences 
internationales, seront importantes :

• Cartographier les territoires particulièrement touchés par la CCD et 
identifier les populations à risque, en tirant parti des outils dispo-

nibles tels que l’« Indice de risque d’information »40.

• Cartographier la société et les ressources de la communauté d’ac-

cueil ainsi que de celle de la population déplacée.

• En vue du déplacement, aider à identifier et à préparer les sites 
d’installation ou de relocalisation appropriés pour des commu-

nautés particulières vulnérables aux catastrophes. Mettre en place 
des exercices de relocalisation planifiée et volontaire ainsi qu’une 
consultation et une participation accrues de toutes les catégories 

de personnes, afin de garantir que chacun – en particulier les per-
sonnes handicapées et les personnes âgées – soit inclus dans les 

décisions qui affectent leur vie.

• Recenser les organisations engagées dans la CCD et les services 
qu’elles offrent sur le plan de l’information et du renforcement des 
capacités en vue du déplacement.

• Plaider pour  des processus de financement rationalisés pour le cli-
mat, afin de donner la priorité aux communautés les plus pauvres, 
et fournir aux communautés locales les moyens d’accéder au fi-

nancement aussi rapidement que possible, avec des mesures ap-

propriées de transparence et de responsabilité.

• Soutenir les autorités locales dans la diffusion effective d’informations 
pertinentes et fiables concernant les déplacements – y compris des 
programmes de sauvegarde – à toutes les populations à risque.

40  INFORM est une collaboration de l'équipe de travail sur la préparation et la résilience du 

Comité permanent interorganisations et de la Commission européenne. Cf. https ://drmkc.

jrc.ec.europa.eu/inform-index.



4. PRÉPARER LES PERSONNES AU DÉPLACEMENT

33

• Préconiser le développement de programmes qui favorisent les 
mécanismes d’adaptation et les compétences de survie des popu-

lations afin de les préparer au déplacement et à l’adaptation dans 
le nouveau lieu.

• Établir des réseaux de solidarité entre les communautés d’origine 
et les communautés d’accueil, promouvoir un lien de collaboration 
dans toutes les phases du déplacement et assurer un soutien pas-

toral suffisant à ces communautés à leur arrivée.

L’Église de provenance est donc exhortée à rester en 
contact avec ses membres qui, pour quelque motif 
que ce soit, s’installent ailleurs, tandis que l’Église 
d’arrivée doit assumer ses responsabilités envers ceux 
qui sont désormais devenus ses membres. Les deux 
Églises locales sont appelées à conserver leurs res-

ponsabilités pastorales spécifiques dans un esprit de 
communion actif et exprimé de façon pratique41.

• Créer des programmes pour renforcer les capacités et la prépa-

ration des personnes à une intégration à long terme dans de nou-

velles communautés quand le retour a peu de chances d’être une 
option viable.

41  AJCR 93.



5. FACILITER L’INCLUSION ET L’INTÉGRATION

34

5. FACILITER L’INCLUSION ET 
L’INTÉGRATION

De tout ce qui vit, tout ce qui est de chair, tu feras en-

trer dans l’arche un mâle et une femelle, pour qu’ils 
restent en vie avec toi (Genèse 6,19).

Un foyer commun qui accueille et soutient « tout être vivant » est le don 
unique de la création abondante de Dieu42. Travailler pour la création et 
pour un monde qui continue à embrasser la vie dans toutes ses belles 
expressions et formes, sans exclusion, c’est devenir co-créateur, pour-
suivre la mission du Dieu de la vie en abondance pour tous les êtres 
humains et tous les « êtres vivants ».

DÉFI

D’importants flux migratoires incontrôlés peuvent submerger les socié-

tés d’accueil, provoquant des tensions et des conflits. Souvent mal pré-

parées et sans les compétences et ressources nécessaires, les sociétés 

locales ont besoin d’un soutien concret, mais aussi d’encouragement et 

de formation, si elles veulent relever les défis posés par la migration. De 
plus, si les diverses réactions au sein des communautés d’accueil – no-

tamment l’indifférence, la peur, l’intolérance et la xénophobie – ne sont 
pas prises en compte, elles peuvent compromettre les efforts déployés 
pour accueillir, protéger, promouvoir et intégrer les DC.

42  Cf LS 1.



5. FACILITER L’INCLUSION ET L’INTÉGRATION

35

RÉPONSE

L’Église catholique est appelée à engager la société ainsi qu’à préparer 
et encourager les personnes à être accueillantes, prêtes et désireuses 
d’étendre leur solidarité aux DC, en donnant à ces migrants un abri et 
des conditions de survie, en protégeant leurs droits et leur dignité, en 
favorisant leur développement humain intégral et en facilitant les pro-

cessus d’intégration sociale, professionnelle et culturelle.

Cela peut se faire par des actions telles que :

• Mise en réseau avec les gouvernements pour la promotion et la 
réalisation de campagnes de sensibilisation, l’organisation de loge-

ments sûrs, l’accès aux soins sociaux, y compris les services mé-

dicaux, l’assistance juridique et les programmes de renforcement 

des capacités.

Il ne suffit pas ... d’ouvrir ses portes ... et de leur per-
mettre d’entrer  ; il faut aussi faciliter leur intégration 
dans la société qui les accueille. La solidarité doit de-

venir une expérience quotidienne d’assistance, de par-
tage et de participation43.

• Développer des campagnes de sensibilisation sur la CCD qui in-

cluent et engagent la communauté d’accueil à tous les niveaux 
afin de créer un environnement favorable à l’accueil des DC, par 
exemple par la publication de livres pour enfants sur la CCD et l’uti-
lisation des médias sociaux.

• Organiser des structures et des programmes d’hébergement sûrs 
pour les DC, en accordant une attention particulière aux mineurs 
non accompagnés et à l’inclusion des personnes vulnérables dans 
les communautés locales.

43  Jean-Paul II, Discours aux participants au troisième congrès mondial sur la pastorale des 

migrants et des réfugiés, Cité du Vatican, 1991, 3.



5. FACILITER L’INCLUSION ET L’INTÉGRATION

36

• Développer des programmes de mise à niveau des compétences 
et aider à trouver du travail, afin que les DC et d’autres personnes 
dans des situations vulnérables similaires soient mieux à même de 
s’intégrer dans les communautés locales.

• Investir dans des projets générateurs d’emplois, en accordant une 
attention particulière à l’agriculture (par exemple, l’agriculture à 
petite échelle et communautaire), et promouvoir l’entrepreneuriat 
innovant afin d’améliorer les possibilités d’emploi des DC.

Le primat du développement agricole […] signifie soute-

nir une véritable résilience en renforçant de façon spéci-
fique la capacité des populations à faire face aux crises 
– naturelles ou provoquées par l’action de l’homme – et 
en prêtant attention aux différentes exigences44.

• Habiliter les DC à maîtriser avec succès les fonctions sociales de base 
grâce à des programmes de renforcement des capacités comme le 

tutorat linguistique, l’éducation culturelle, les cours sur la citoyenneté 

active, et fournir des espaces d’écoute mutuelle et d’échange culturel, 
tout en engageant autant que possible les ressources disponibles lo-

calement (personnes/groupes) pour fournir ces programmes.

• Préparer les communautés d’accueil, grâce à des activités de ren-

forcement des capacités qui sensibilisent et facilitent les processus 

d’intégration en douceur, à encourager l’inclusion des DC et à in-

clure les personnes vulnérables parmi la population locale.

J’insiste encore sur la nécessité de favoriser, dans tous 
les cas, la culture de la rencontre, en multipliant les op-

portunités d’échange interculturel, en documentant et 
en diffusant les « ‘bonnes pratiques’ » d’intégration et 
en développant des programmes visant à préparer les 
communautés locales aux processus d’intégration45.

44  François, Discours aux participants à la 39e session de la FAO, Cité du Vatican, 2015.

45  François, Message pour la 104ème Journée mondiale du Migrant et du Réfugié, Cité du 

Vatican, 2017.



37

6. EXERCER UNE INFLUENCE POSITIVE SUR 
L’ÉLABORATION DES POLITIQUES

6. EXERCER UNE INFLUENCE 
POSITIVE SUR L’ÉLABORATION 
DES POLITIQUES

Mieux vaut la sagesse que la force. Et pourtant, la 
sagesse du pauvre est méprisée, sa parole n’est pas 
écoutée (Ecclésiaste 9,16).

La sagesse est avant tout un don de l’Esprit Saint, un don qui n’est pas 
seulement donné aux intelligents et aux savants, mais aussi aux marginaux 
et aux «  rejetés  ». L’accès au pouvoir, l’abondance des ressources, une 
grande énergie et même des compétences considérables pourraient de-

venir inutiles s’ils ne sont pas dirigés par la sagesse. Tout plan, politique ou 
stratégie qui ne reconnaît pas la sagesse qui vient des « pauvres » ignore la 
sagesse de l’Esprit présent en eux et échouera très probablement.

DÉFI

Les politiques et les programmes concernant la CCD sont souvent inadé-

quats, manquent de vision et influencés par des préoccupations écono-

miques. Dans beaucoup de cas, l’intervention humaine peut nuire à l’en-

vironnement autant que la déréglementation fondée sur les principes du 
marché libre. Les personnes à risque, y compris les DC, sont rarement in-

terrogées lors des consultations. Par conséquent, les intérêts de quelques-
uns l’emportent généralement sur la sauvegarde du bien commun.

Beaucoup de ceux qui détiennent plus de ressources 
et de pouvoir économique ou politique semblent sur-
tout s’évertuer à masquer les problèmes ou à occul-
ter les symptômes, en essayant seulement de réduire 



6. EXERCER UNE INFLUENCE POSITIVE SUR L’ÉLABORATION DES POLITIQUES

38

certains impacts négatifs du changement climatique. 
Mais beaucoup de symptômes indiquent que ces ef-
fets ne cesseront pas d’empirer si nous maintenons les 
modèles actuels de production et de consommation46.

RÉPONSE

L’Église catholique est appelée à veiller à ce que les opinions des per-
sonnes vulnérables, comme les DC, soient entendues et prises en 
compte. Un dialogue fructueux avec les gouvernements et les déci-
deurs est important pour inspirer de bons résultats politiques relatifs 

aux DC, et devrait se dérouler en accord avec les principes de la doc-

trine sociale catholique.

Voilà pourquoi il devient urgent et impérieux de dé-

velopper des politiques pour que, les prochaines an-

nées, l’émission du dioxyde de carbone et d’autres 
gaz hautement polluants soit réduite de façon dras-

tique, par exemple en remplaçant l’utilisation de 
combustibles fossiles et en accroissant des sources 
d’énergie renouvelable. Dans le monde, il y a un ni-
veau d’accès réduit à des énergies propres et renou-

velables. Il est encore nécessaire de développer des 
technologies adéquates d’accumulation47.

Cela peut se faire par des actions de sensibilisation efficaces telles que :

• S’engager dans une véritable “conversion écologique”, avec un 
grand dévouement et une action attentive à prendre soin de la 
maison commune et de ses membres les plus vulnérables, notam-

ment en s’appuyant sur les aspects du Programme d’action d’Ad-

dis-Abeba, des Objectifs de développement durable et de l’Accord 
de Paris sur le climat, qui sont pertinents et en accord avec la doc-

46  LS 26.

47  LS 26.



6. EXERCER UNE INFLUENCE POSITIVE SUR L’ÉLABORATION DES POLITIQUES

39

trine sociale catholique.

Ils nous rappellent à l’urgence d’une conversion éco-

logique, qui « doit être comprise de manière intégrale, 
comme une transformation des relations que nous en-

tretenons avec nos sœurs et nos frères, avec les autres 
êtres vivants, avec la création dans sa très riche va-

riété, avec le Créateur qui est l’origine de toute vie »48.

• Veiller à ce que toutes les personnes, tant la population locale que 
les nouveaux arrivants comme les DC, aient un accès égal et per-
manent aux services publics de base49 et reçoivent les documents 
appropriés. Ils doivent pouvoir participer à la formulation des poli-
tiques qui les concernent.

Il faut cesser de penser en termes d’ «  interventions » 
sur l’environnement, pour élaborer des politiques 
conçues et discutées par toutes les parties intéressées. 
La participation requiert que tous soient convenable-

ment informés sur les divers aspects ainsi que sur les 
différents risques et possibilités ; elle ne se limite pas à 
la décision initiale d’un projet, mais concerne aussi les 
actions de suivi et de surveillance constante50.

• Alerter les gouvernements et les organisations humanitaires sur les 
soi-disant «  populations invisibles  » qui, ayant été confrontées à 
de multiples cas de dislocation dus à des circonstances indépen-

dantes de leur volonté, sont particulièrement vulnérables.

Les gouvernants doivent faire tout le possible afin que 
tous puissent avoir les conditions matérielles et spi-

48  François, Discours aux membres du Corps diplomatique accrédités auprès du Saint-

Siège, Cité du Vatican, 2020.

49  Cf Nations unies, Pacte mondial pour des migrations sûres, ordonnées et régulières, 2018, 31.

50  LS 183.



6. EXERCER UNE INFLUENCE POSITIVE SUR L’ÉLABORATION DES POLITIQUES

40

rituelles minimum pour exercer leur dignité, comme 
pour fonder et entretenir une famille qui est la cellule 
de base de tout développement social. Ce minimum 
absolu a, sur le plan matériel, trois noms : toit, travail 
et terre ; et un nom sur le plan spirituel : la liberté de 
pensée, qui comprend la liberté religieuse, le droit à 
l’éducation et tous les autres droits civiques51.

• Plaider pour la reconnaissance et la protection des personnes dé-

placées par les changements climatiques, notamment en faisant 

respecter leurs droits fondamentaux et en leur apportant une aide 

humanitaire, conformément au droit international.

Un débat est en cours afin de déléguer certaines res-

ponsabilités à des agences qui s’occupent de poli-
tiques migratoires relatives aux migrations dues à des 
facteurs climatiques et à des migrations internes cau-

sées par des calamités naturelles. Ces personnes ont 
évidemment besoin de la protection de la communau-

té internationale52.

• Partager des histoires humaines, des témoignages et des données 
concernant la réalité des changements climatiques et leur impact 

sur l’existence humaine et le monde naturel afin de sensibiliser les 
responsables politiques et de faciliter des mesures efficaces et de 
grande portée.

Cet accueil comporte une écoute attentive et un partage 
réciproque des histoires de la vie. Il requiert un cœur ou-

vert, la volonté de rendre sa propre vie visible à l’autre, 
un partage généreux de temps et de ressources53.

51  François, Discours aux membres de l'Assemblée générale de l'Organisation des Nations 

unies, New York 2015.

52  AJCR Présentation.

53  AJCR 83.



6. EXERCER UNE INFLUENCE POSITIVE SUR L’ÉLABORATION DES POLITIQUES

41

Exhorter les responsables politiques à adopter des outils existants des-

tinés à renforcer la résilience des DC et des communautés qui les ac-

cueillent (par exemple, cela peut inclure certains principes du Cadre de 
Sendai sur la réduction des risques de catastrophe54) et, idéalement, à 

aller plus loin.

Plaidoyer pour que les gouvernements envisagent de se joindre aux 
initiatives, cadres et actions existants, convenus au niveau international, 
qui sont conformes à la doctrine sociale catholique, et de les mettre en 

œuvre dans leurs cadres nationaux et régionaux.

Les obligations de respecter les droits et les devoirs 
dérivant d’instruments légaux internationaux, avec 
leurs propres standards, contribuent à la dignité de 
ceux qui fuient, des demandeurs d’asile et des réfu-

giés. Un processus régulier, un procès juste et la jouis-

sance des droits fondamentaux doivent être garantis, 
afin qu’ils puissent vivre une vie libre, digne et auto-

suffisante et qu’ils soient en mesure de construire leur 
nouvelle vie dans une autre société55.

• Préconiser l’élaboration de politiques et de programmes d’aide à la 
réinstallation et au relogement des DC, en leur offrant des condi-
tions de vie dignes, y compris un logement.

• Encourager une migration sûre, régulière et ordonnée pour les per-
sonnes à risque.

• Adopter une approche prospective qui prenne en considération 
les mesures visant à empêcher les pays en développement de 
connaître des situations de dégradation des terres et d’insécuri-

té alimentaire combinées qui entraînent des migrations à grande 

échelle et le développement de mégapoles.

54  Le Cadre de Sendai sur la réduction des risques de catastrophe est un outil élaboré par 

le Bureau des Nations unies pour la réduction des risques de catastrophe (UNDRR) afin de 

prévenir les nouveaux risques de catastrophe et réduire les risques existants. Cf. UNDRR, 

Cadre de Sendai pour la réduction des risques de catastrophe 2015-2030.

55  AJCR Présentation.



6. EXERCER UNE INFLUENCE POSITIVE SUR L’ÉLABORATION DES POLITIQUES

42

• Encourager et collaborer avec les gouvernements dans la créa-

tion de systèmes d’éducation holistiques qui permettent à tous les 

enfants, y compris les enfants des DC, de réaliser et d’apprécier 
pleinement leur humanité commune, contribuant ainsi à un déve-

loppement national pacifique et durable.

• Promouvoir la consultation des populations autochtones et locales 
avant le développement de projets susceptibles d’avoir un impact 
négatif sur l’environnement et d’entraîner des déplacements.



7. ÉTENDRE LE CHAMP D’ACTION DE LA PASTORALE

43

7. ÉTENDRE LE CHAMP 
D’ACTION DE LA PASTORALE

L’immigré qui réside avec vous sera parmi vous comme 
un israélite de souche, et tu l’aimeras comme toi-même, 
car vous-mêmes avez été immigrés au pays d’Égypte. 
Je suis le Seigneur votre Dieu (Lévitique 19,34).

L’amour et la miséricorde de Dieu sont sans limites. Ils ne s’arrêtent 
pas aux frontières et ne font pas de distinction entre les citoyens et les 

étrangers, car Dieu prend soin de toute la famille humaine et de toute la 
création. L’extension de la pastorale implique d’être des témoins fidèles 
et inébranlables de cette grâce sans limites.

DÉFI

Confrontées à des différences ethniques, culturelles, linguistiques et ri-
tuelles et à des vulnérabilités particulières, les Églises locales ont sou-

vent du mal à développer un ministère spécifique visant à prendre en 
charge les DC et à inclure ceux d’entre eux qui sont catholiques dans 
les paroisses locales.

RÉPONSE

L’Église catholique est appelée à accueillir, protéger, promouvoir et in-

tégrer les DC, en mettant l’accent particulièrement sur une pastorale 
capable de répondre aux différents besoins des catholiques ainsi qu’à 
ceux de personnes d’autres religions et croyances.



7. ÉTENDRE LE CHAMP D’ACTION DE LA PASTORALE

44

Il est important que la catéchèse et la prédication in-

cluent plus directement et clairement le sens social de 
l’existence, la dimension fraternelle de la spiritualité, 
la conviction de la dignité inaliénable de chaque per-
sonne et les motivations pour aimer et accueillir tout 
le monde56.

Cela peut se faire par des actions telles que :

• Créer des ministères pastoraux et engager des agents pastoraux là 
où la CCD est susceptible de se produire ou se produit déjà. Sinon, 
si les ressources ne sont pas disponibles, renforcer les ministères 

et aumôneries existants pour les migrants.

• Dans la mesure du possible, établir un bureau de coordination de 
la pastorale des DC au sein de la Conférence épiscopale, ou au 
niveau diocésain lorsque des conditions graves le justifient.

• Partout où les gouvernements disposent des ressources néces-

saires pour aider les DC, envisager de collaborer et de proposer 
des projets communs. La contribution de l’Église consiste à pré-

senter le « visage humain » de la crise climatique aux experts, afin 
de les aider à mieux comprendre la réalité au niveau local et à res-

pecter la dignité humaine.

Nous sommes tous responsables du blessé qui est 
le peuple lui-même et tous les peuples de la terre. 
Prenons soin de la fragilité de chaque homme, de 
chaque femme, de chaque enfant et de chaque per-
sonne âgée, par cette attitude solidaire et attentive, 
l’attitude de proximité du bon Samaritain57.

• Développer des programmes pastoraux qui intègrent l’aide hu-

manitaire, l’éducation à la réconciliation, la protection efficace des 
droits et de la dignité, la prière et la liturgie, et le soutien spirituel et 

psychologique.

56  FT 86.

57  FT 79.



7. ÉTENDRE LE CHAMP D’ACTION DE LA PASTORALE

45

Il faut de l’espérance, du courage, de l’amour et de la 

créativité pour ranimer des vies. La priorité doit être 

accordée à un effort concerté, non seulement pour 
offrir à ces personnes une assistance logistique et 
humanitaire, mais davantage un soutien moral et spi-

rituel. Les aspects spirituels et formatifs doivent être 

considérés comme une partie intégrante d’une « vé-

ritable culture de l’accueil »58.

• Inclure les DC catholiques dans les programmes pastoraux des pa-

roisses locales, en leur offrant un accompagnement spirituel qui les 
respecte et les valorise en tant que frères et sœurs avec leurs propres 
langues, traditions, coutumes et rites qu’ils chérissent, tout en les ini-

tiant aux traditions, coutumes et rites de la communauté d’accueil.

Le déplacement forcé de familles indigènes, pay-

sannes, d’ascendance africaine et riveraines, ex-

pulsées de leurs territoires sous la pression ou par 
asphyxie faute d’opportunités, exige une pastorale 
commune dans la périphérie des centres urbains. Pour 
cela, il faudra créer des équipes missionnaires pour les 
accompagner, en coordonnant avec les paroisses et 
les autres institutions ecclésiales et extraecclésiales 
les conditions d’accueil, en offrant des liturgies incul-
turées et dans les langues des migrants ; en favorisant 
des espaces d’échanges culturels, en favorisant leur 
intégration dans la communauté et dans la ville et en 

les encourageant à y jouer un rôle actif59.

• Responsabiliser et inclure efficacement les DC catholiques dans la 
mise en œuvre de programmes pastoraux répondant à leurs besoins.

Il sera aussi important de mener une action favorisant la 
connaissance mutuelle, en se servant de toutes les oc-

58  AJCR 85.

59  Synode des évêques Assemblée spéciale pour la région pan-amazonienne, Amazonie : 

Nouveaux chemins pour l’Église et pour une écologie intégrale, Cité du Vatican, 2019, 29.



7. ÉTENDRE LE CHAMP D’ACTION DE LA PASTORALE

46

casions données par le ministère pastoral ordinaire pour 
impliquer aussi les immigrés dans la vie des paroisses60.

• Promouvoir des initiatives œcuméniques et interreligieuses répon-

dant aux besoins matériels et spirituels de tous les DC.

L’action commune et la coopération avec les diverses 
Églises et Communautés ecclésiales, ainsi que les ef-
forts conjoints avec ceux qui professent d’autres reli-
gions, pourraient donner lieu à la préparation d’ap-

pels toujours plus urgents en faveur des réfugiés et 
des autres personnes déplacées de force61.

• Impliquer les jeunes dans le travail pastoral sur la CCD par l’élabo-

ration de matériel créatif, y compris pour le catéchisme.

[Les jeunes] ont beaucoup à offrir avec leur enthou-

siasme, leur engagement et leur soif de vérité, à tra-

vers laquelle ils nous rappellent constamment le fait 
que l’espérance n’est pas une utopie et la paix un bien 
toujours possible. Nous l’avons vu dans la manière 
dont beaucoup de jeunes s’engagent pour sensibili-
ser les leaders politiques sur la question des change-

ments climatiques62.

60  EMCC 50.

61  AJCR 110.

62  François, Discours aux membres du Corps diplomatique accrédités auprès du Saint-

Siège, Cité du Vatican, 2020.



47

8. COOPÉRATION EN MATIÈRE DE PLANIFICATION 
ET D’ACTION STRATÉGIQUES

8. COOPÉRATION EN MATIÈRE 
DE PLANIFICATION ET 
D’ACTION STRATÉGIQUES

Comme votre vocation vous a tous appelés à une seule 
espérance, de même il y a un seul Corps et un seul 
Esprit (Éphésiens 4,4).

Tout en reconnaissant toujours qu’une pluralité d’idées et de plans 
d’action doit être conservée précieusement, il est essentiel de pour-
suivre ensemble le bien commun : une famille humaine créée par Dieu 
en tant que corps unique. La famille de l’Église ne doit jamais oublier 
que c’est l’Esprit Saint qui « suscite une grande richesse diversifiée de 
dons et en même temps construit une unité qui n’est jamais uniformité 
mais une harmonie multiforme qui attire63 ».

DÉFI

La CCD pose des défis nouveaux et complexes, dont la réponse in-

combe aux différents acteurs religieux, sociaux et politiques. Des ac-

tions unilatérales et non coordonnées risquent de compromettre la ra-

pidité et l’efficacité des réponses.

RÉPONSE

L’Église catholique est appelée à promouvoir la coopération entre tous 

63  EG 117.



48

8. COOPÉRATION EN MATIÈRE DE PLANIFICATION 
ET D’ACTION STRATÉGIQUES

les acteurs catholiques dans la planification et l’action stratégique face 
à la CCD; à établir des partenariats avec d’autres groupes confession-

nels et organisations de la société civile qui partagent la même vision et 
la même mission; et à s’engager dans une collaboration multipartite de 
façon à promouvoir une approche au déplacement climatique intégrée 
et centrée sur l’homme. Cela peut se faire par des actions telles que :

Pour affronter les problèmes de fond qui ne peuvent 
pas être résolus par les actions de pays isolés, un 
consensus mondial devient indispensable, qui condui-
rait, par exemple, à programmer une agriculture du-

rable et diversifiée, à développer des formes d’éner-
gies renouvelables et peu polluantes, à promouvoir 
un meilleur rendement énergétique, une gestion plus 
adéquate des ressources forestières et marines, à as-

surer l’accès à l’eau potable pour tous64.

• Établir des réseaux actifs entre tous les acteurs catholiques enga-

gés dans la CCD, coordonnés par les Conférences épiscopales aux 
niveaux national et régional, afin d’échanger des expériences posi-
tives, des leçons, des outils et des informations.

Pour une meilleure coordination de toutes les ac-

tivités pastorales en faveur des immigrés, les 
Conférences épiscopales confieront cette mission à 
une Commission spécifique qui choisira un Directeur 
national avec la charge d’animer les différentes 
Commissions diocésaines65.

• Promouvoir une coopération efficace en matière de planification et 
d’action stratégiques avec d’autres organisations confessionnelles 
et avec la société civile, aux niveaux national et régional, afin d’évi-
ter le dédoublement et le gaspillage des ressources.

64  LS 164.

65  EMCC 70.



49

8. COOPÉRATION EN MATIÈRE DE PLANIFICATION 
ET D’ACTION STRATÉGIQUES

La coopération entre les diverses Églises chrétiennes 
et les diverses religions non chrétiennes dans cette 

action caritative permettra de réaliser de nouvelles 
avancées dans la recherche et la mise en œuvre d’une 
unité plus profonde de la famille humaine66.

• Faciliter le dialogue collaboratif entre les organisations religieuses, 
les organisations de la société civile, les représentants des gou-

vernements et les agences internationales, afin de promouvoir la 
coopération nationale et régionale et la planification conjointe des 
mesures de contingence en prévision, pendant ou à la suite d’ une 
catastrophe due à la crise climatique.

Cette coopération a montré que nous pouvons « ob-

tenir des résultats importants qui permettent simul-
tanément de préserver la Création, de favoriser le dé-

veloppement humain intégral et d’œuvrer pour le bien 
commun, dans un esprit de solidarité responsable et 
avec des retombées profondes et positives pour les 
générations présentes et futures »67.

• Investir dans le partage des connaissances, la visibilité et la repro-

duction des meilleures pratiques et de la communication visant à 
proposer des réflexions et des modèles d’action innovants.

• Encourager la collaboration avec d’autres organisations confes-

sionnelles et de la société civile.

Le phénomène du réchauffement global […] demande 
une réponse collective capable de faire prévaloir le bien 
commun sur les intérêts particuliers. […] Il faut donc que 
les leaders politiques s’efforcent de rétablir urgemment 
une culture du dialogue pour le bien commun et pour 

66  RCS 34.

67  François, Discours aux participants à la XXXIe réunion des parties au Protocole de 

Montréal, Cité du Vatican, 2019.



50

8. COOPÉRATION EN MATIÈRE DE PLANIFICATION 
ET D’ACTION STRATÉGIQUES

renforcer les institutions démocratiques et promouvoir 
le respect de l’état de droit, afin de prévenir des dérives 
anti-démocratiques, populistes et extrémistes68.

• Encourager l’engagement actif de la communauté internationale 
par un soutien technique et une assistance financière aux nations 
les plus faibles qui subissent des déplacements climatiques.

Les pays pauvres doivent avoir comme priorité l’éra-

dication de la misère et le développement social de 
leurs habitants. [...] Ils doivent développer des formes 
moins polluantes de production d’énergie, mais pour 
cela ils doivent pouvoir compter sur l’aide des pays qui 
ont connu une forte croissance au prix de la pollution 
actuelle de la planète69.

• Promouvoir, en collaboration avec tous les acteurs, le développe-

ment d’un système d’alerte et de réponse précoce, afin de suivre 
en temps réel le déplacement des populations et d’activer les ré-

ponses au niveau national ou régional.

68  François, Discours aux membres du Corps diplomatique accrédités auprès du Saint-

Siège, Cité du Vatican, 2020.

69  LS 172.



51

9. PROMOUVOIR LA FORMATION PROFESSIONNELLE 
EN ÉCOLOGIE INTÉGRALE

9. PROMOUVOIR LA 
FORMATION PROFESSIONNELLE 
EN ÉCOLOGIE INTÉGRALE

Les fidèles sont organisés [...] pour que se construise le 
corps du Christ (Éphésiens 4,12).

Les talents et les dons reçus de Dieu ne doivent pas être cachés et di-
lapidés par peur, paresse, indifférence ou cupidité. Ils doivent être amé-

liorés et affinés, afin que nous soyons bien équipés pour poursuivre le 
ministère qui nous a été confié : construire ensemble le Corps du Christ, 
unique et merveilleusement diversifié, être frères et sœurs dans la mai-
son commune créée par Dieu.

DÉFI

L’ampleur et la complexité de la réponse aux défis posés par la CCD exi-
gent des connaissances et une expertise professionnelles sur la ques-

tion. Les coordinateurs et agents pastoraux ne peuvent pas se conten-

ter d’improviser, car cela pourrait conduire à l’échec des initiatives.

RÉPONSE

L’Église catholique est appelée à organiser et offrir une formation pro-

fessionnelle en écologie intégrale aux agents pastoraux et autres pra-

ticiens qui partagent la même vision et la même mission. Ce type de 
formation doit avoir une large portée et être adapté aux divers besoins 
d’un vaste public, des personnes déplacées aux évêques. Cela peut se 
faire par des actions telles que :



52

9. PROMOUVOIR LA FORMATION PROFESSIONNELLE 
EN ÉCOLOGIE INTÉGRALE

• Organiser et proposer des cours, formels et informels, sur la CCD 
et l’écologie intégrale, en gardant toujours à l’esprit les implications 

de la dignité humaine et de l’écologie humaine, avec une perspec-

tive théologique claire.

Le droit à l’éducation – également pour les filles (ex-

clues dans certaines régions) – […] est assuré en pre-

mier lieu par le respect et le renforcement du droit 
primordial de la famille à éduquer, et le droit des 
Églises comme des regroupements sociaux à soutenir 
et à collaborer avec les familles dans la formation de 
leurs filles et fils. L’éducation, ainsi conçue, est la base 
pour la réalisation de l’Agenda 2030 et pour sauver 
l’environnement70.

• Produire des ressources documentaires (livres, films, etc.) qui in-

tègrent les thèmes de la CCD pour les jeunes et les enfants .

Cette opportunité s’explicite dans un engagement exi-
geant mais hautement productif  : repenser et mettre 
à jour l’intention et l’organisation des disciplines et 
des enseignements donnés dans les études ecclésias-

tiques, dans cette logique spécifique et selon cette in-

tention spécifique. Aujourd’hui, en effet, « une évangé-

lisation qui éclaire les nouvelles manières de se mettre 
en relation avec Dieu, avec les autres et avec l’envi-
ronnement, et qui suscite les valeurs fondamentales 
devient nécessaire » (EG 74)71.

• Inclure des éléments d’écologie intégrale et de conversion écolo-

gique dans tous les cours sur la doctrine sociale catholique : dans les 
séminaires, les programmes de formation des laïcs, les cours de for-
mation des catéchistes, les cours de religion et d’éthique chrétienne.

70  François, Discours aux membres de l'Assemblée générale de l'Organisation des Nations 

unies, New York 2015.

71  VG 4.



53

9. PROMOUVOIR LA FORMATION PROFESSIONNELLE 
EN ÉCOLOGIE INTÉGRALE

Cette tâche considérable et qui ne peut pas être repor-
tée demande, au niveau culturel de la formation uni-
versitaire et de la recherche scientifique, l’engagement 
généreux et convergent vers un changement radical de 
paradigme, et même – je me permets de le dire – vers 
une « révolution culturelle courageuse » (LS 114)72.

• Améliorer la capacité de l’Église locale à collecter et à suivre les 
données concernant la CCD aux niveaux national et régional.

• Mettre régulièrement à jour les évaluations sur la CCD et les scéna-

rios futurs, et les partager entre les partenaires afin de contribuer à 
y adapter la planification et l’action stratégiques.

• Améliorer la connaissance des accords pertinents tels que la 

Conférence des Parties (COP) à la Convention-cadre des Nations 
Unies sur les changements climatiques (CCNUCC), la Convention 
des Nations Unies sur la lutte contre la désertification, le Cadre 
de Sendai pour la réduction des risques de catastrophes 2015-30, 
l’Agenda 2030 pour le développement durable, les Directives vo-

lontaires de la FAO sur la gouvernance responsable de la tenure et 
sur le droit à une alimentation adéquate.

72  VG 3.



10. ENCOURAGER LA RECHERCHE UNIVERSITAIRE SUR LA CCD

54

10. ENCOURAGER LA 
RECHERCHE UNIVERSITAIRE 
SUR LA CCD

Un cœur intelligent veut acquérir la connaissance, 
l’oreille des sages la recherche (Proverbes 18,15).

Une personne sage et vraiment intelligente acquiert des connaissances 
grâce au travail minutieux et patient de recherche sur certaines ques-

tions, comme le déplacement, qui représentent des défis cruciaux que 
les chrétiens sont appelés à relever dans notre monde. La connais-

sance n’est pas recherchée seulement pour elle-même, mais elle sert 
à comprendre la réalité correctement afin d’agir de manière intelligente 
et selon la volonté aimante de Dieu pour tous les êtres humains.

DÉFI

Plusieurs institutions universitaires catholiques ont déjà mené des re-

cherches scientifiques sur la CCD, mais les études sur le lien entre la 
CCD et les scénarios futurs sont rares.

Les études ecclésiastiques ne peuvent pas se limiter 
à transmettre des connaissances, des compétences, 
des expériences, aux hommes et aux femmes de notre 
temps désireux de grandir dans leur conscience chré-

tienne, mais elles doivent développer la tâche urgente 
d’élaborer des instruments intellectuels capables 
d’être proposés comme paradigmes d’action et de 
pensée, utiles à l’annonce dans un monde marqué par 
le pluralisme éthique et religieux73.

73  VG 5.



10. ENCOURAGER LA RECHERCHE UNIVERSITAIRE SUR LA CCD

55

RÉPONSE

L’Église catholique est appelée à renforcer la recherche scientifique sur 
la CCD et à inviter les institutions universitaires et les universitaires ca-

tholiques à s’engager de manière proactive dans ce domaine d’étude. 
Cela peut se faire par des actions telles que:

• Soutenir le développement de programmes académiques traitant 
de la CCD, sur la base d’une collaboration entre les institutions aca-

démiques et les universitaires catholiques.

Ce ministère requiert clairement une formation appro-

priée pour tous ceux qui entendent ou ont la tâche de 
l’accomplir. Il est donc nécessaire que dès le début, 
dans les séminaires, la «  formation spirituelle, théo-

logique, juridique et pastorale […] soit sensibilisée aux 
problèmes soulevés dans le domaine de la pastorale 
de la mobilité »74.

• Mettre en place des observatoires mondiaux et/ou régionaux pour 
le suivi constant, la collecte et l’encodage des données, et l’évalua-

tion actualisée de la CCD.

• Promouvoir la recherche collaborative sur la CCD, par exemple sur 
la dimension humaine de la CCD, le développement agricole et 
rural, le développement urbain, la réduction de la pauvreté, la vul-
nérabilité particulière des femmes et des enfants, la nutrition et la 

sécurité alimentaire, les mécanismes de protection sociale pour les 

personnes déplacées, ou la résilience et l’adaptation.

[Il y a une] nécessité urgente de « faire réseau » entre 
les diverses institutions qui, partout dans le monde, 
cultivent et promeuvent les études ecclésiastiques, en 
activant avec détermination les synergies opportunes 
– y compris avec les institutions académiques des di-

74  AJCR 101.



10. ENCOURAGER LA RECHERCHE UNIVERSITAIRE SUR LA CCD

56

vers pays et avec celles qui s’inspirent des diverses 
traditions culturelles et religieuses75.

• Documenter les meilleures pratiques en matière de résilience 
climatique, d’assistance aux personnes déplacées et d’inclusion 

sociale  ; et élaborer des recommandations pour l’évaluation des 
risques, les stratégies d’adaptation au climat et les plans d’urgence.

[Il faut donner vie à] des centres spécialisés de re-

cherche ayant pour fin l’étude des problèmes de notre 
époque qui assaillent aujourd’hui l’humanité, en ar-
rivant à proposer d’opportunes et réalistes pistes de 
résolution76.

• Promouvoir une compréhension académique plus large, intégrant 
la perspective spirituelle et étant en cohérence avec la Doctrine 
sociale catholique.

Cela demande non seulement une connaissance 

théologique approfondie, mais aussi la capacité de 
concevoir, indiquer et réaliser des systèmes de repré-

sentation de la religion chrétienne capables d’entrer 
profondément dans les différents systèmes culturels. 
Tout cela demande une amélioration de la qualité de 
la recherche scientifique et une évolution progressive 
du niveau des études théologiques et des sciences 

associées77.

75  VG 4.

76  VG 4.

77  VG 5.



CONCLUSION

57

CONCLUSION

Nous espérons sincèrement que les lecteurs de cette brochure seront 

amenés à approfondir leur connaissance de la crise climatique, de ses 

causes, son évolution et ses conséquences ainsi que des perspectives pour 
l’atténuer et la gérer correctement, notamment en ce qui concerne la CCD.

Comment négliger le phénomène grandissant de ce 
qu’on appelle les «réfugiés de l’environnement»: ces 
personnes qui, à cause de la dégradation de l’environ-

nement où elles vivent, doivent l’abandonner – souvent 
en même temps que leurs biens – pour affronter les 
dangers et les inconnues d’un déplacement forcé?78

La question se répond d’elle-même : « Non, nous ne pouvons pas ! » 
C’est pourquoi cette brochure est éminemment pastorale, comme 
l’indique le début de son titre, et éminemment pratique, comme le 

montrent les titres de ses dix sections.

« Les jeunes nous réclament un changement. Ils se demandent com-

ment il est possible de prétendre construire un avenir meilleur sans 
penser à la crise de l’environnement et aux souffrances des exclus79 », 
parmi lesquelles figurent, dans ce cas, les souffrances de ceux que la 
crise climatique oblige à fuir.

Heureuse de la prise de conscience qui, par la grâce de Dieu, se dé-

veloppe parmi les habitants du globe, l’Église continuera à mettre en 
lumière le sort des personnes déplacées par la crise climatique et cher-

chera à accroître la sensibilisation à l’égard de leur détresse, et à nous 

encourager à agir efficacement.

78  Benoît XVI, Message pour la Journée mondiale de la paix, 1er janvier 2010, Cité du 

Vatican, 2009.

79  LS 13.

http://www.vatican.va/content/francesco/fr/messages/peace/documents/papa-francesco_20131208_messaggio-xlvii-giornata-mondiale-pace-2014.html


CONCLUSION

58

Les OPDC veulent nous inciter « en commençant par le bas et le niveau 
initial, [à] lutter pour ce qui est le plus concret et le plus local, jusqu’à at-

teindre les confins de la patrie et du monde80 » pour accueillir, protéger, 
promouvoir et intégrer ceux que la crise climatique a dépouillés, blessés 
et abandonnés – tout comme le pauvre homme envers lequel le Bon 
Samaritain a fait preuve d’une si grande attention et préoccupation.

80  FT 78.



COMMENT UTILISER CE DOCUMENT

59

COMMENT UTILISER CE 
DOCUMENT

La Section M&R espère que les Églises locales et les organisations 
catholiques trouveront les OPDC utiles pour aborder la question des 
DC et les besoins concrets de nos frères et sœurs affectés. Lors de 
l’évaluation des programmes ou de la planification de nouveaux pro-

grammes, en faisant de la sensibilisation ou du plaidoyer, n’hésitez sur-

tout pas à vous concentrer sur les réponses détaillées dans les OPDC 
qui semblent particulièrement pertinentes dans votre région, et à en 
ajouter d’autres basées sur la doctrine sociale de l’Église. Plus spécifi-

quement, la section suggère ceci :

1. Utiliser les OPDC dans les campagnes d’information et de sensibi-
lisation et pour guider les efforts locaux visant à accueillir, protéger, 
promouvoir et intégrer les DC.

2. Partager ce livret avec les ONG catholiques et les groupes de la so-

ciété civile de votre pays – en particulier avec ceux qui s’occupent 
des DC et d’autres personnes vulnérables en déplacement – en les 
invitant à prendre part dans une action et défense commune.

3. Travailler avec les responsables gouvernementaux chargés des DC 
et engager un dialogue avec eux sur la base de ces OPDC.

La Section M&R souhaite recueillir les expériences des DC et de ceux 
qui les accompagnent. L’intention est de donner une visibilité particulière 
aux expériences positives, aux initiatives fructueuses et aux bonnes pra-

tiques. La Section M&R souhaite également recevoir des informations sur 
la façon dont les OPDC adoptées au niveau pastoral, œcuménique, inter-
religieux et par les organisations de la société civile ; ainsi que sur les ré-

ponses des universités, des entreprises et des gouvernements. Veuillez 
envoyer ces nouvelles à info@migrants-refugees.va.

Pour accéder aux fichiers de cette brochure ou à ses documents, ou 
pour des mises à jour et des réflexions, prière de visiter le site web de la 
Section M&R : migrants-refugees.va.



COMMENT UTILISER CE DOCUMENT

60

Au nom de tous les DC et de ceux qui les accompagnent avec généro-

sité et désintéressement, que Dieu bénisse tout effort de justice et toute 
œuvre de miséricorde pour « [réunir] les dispersés de Juda des quatre 
coins de la terre » (Isaïe 11,12).



COMMENT UTILISER CE DOCUMENT

61



COMMENT UTILISER CE DOCUMENT

62


	PRÉFACE
	ACRONYMES
	GLOSSAIRE
	INTRODUCTION
	1. Reconnaître le lien entre la crise climatique et les déplacements
	2. Promouvoir la sensibilisation et la diffusion d’information
	3. Proposer des alternatives au déplacement
	4. Préparer les personnes au déplacement
	5. Faciliter l’inclusion et l’intégration
	6.	Exercer une influence positive sur l’élaboration des politiques
	7. Étendre le champ d’action de la pastorale
	8. Coopération en matière de planification et d’action stratégiques
	9. Promouvoir la formation professionnelle en écologie intégrale
	10. Encourager la recherche universitaire sur la CCD
	CONCLUSION
	COMMENT UTILISER CE DOCUMENT
	PRÉFACE
	ACRONYMES
	GLOSSAIRE
	INTRODUCTION
	1. Reconnaître le lien entre la crise climatique et les déplacements
	2. Promouvoir la sensibilisation et la diffusion d’information
	3. Proposer des alternatives au déplacement
	4. Préparer les personnes au déplacement
	5. Faciliter l’inclusion et l’intégration
	6. Exercer une influence positive sur l’élaboration des politiques
	7. Étendre le champ d’action de la pastorale
	8. Coopération en matière de planification et d’action stratégiques
	9. Promouvoir la formation professionnelle en écologie intégrale
	10. Encourager la recherche universitaire sur la CCD
	CONCLUSION
	COMMENT UTILISER CE DOCUMENT


