
 “Es tiempo de la Creación”  

Francisco nos ha invitado este mes a reflexionar sobre el “tiempo de la Creación”.  Hoy, los 
teólogos comprometidos con la ecología, vuelven a una relectura de los textos  bíblicos de la 
Creación.  También Francisco, en su carta encíclica Laudato Sí, da importancia a este tema, 
presente en los relatos bíblicos, buscando en ellos el “Evangelio de la Creación”  
(Título del cap. II).  Encuentra allí una gran sabiduría, “ya que mediante su sabiduría el Señor fundó 
la tierra (Pr 3,19 en LS 69).  Intenta releer los textos de la Creación en su contexto con una 
hermenéutica adecuada (LS 68) y de ese modo poder descifrar su lenguaje simbólico.  Con ese 
método ha descubierto “profundas enseñanzas sobre la existencia humana y su realidad histórica” 
(LS66), sobre todo acerca de la relación del ser humano con el mundo (cf. LS 65).  Los textos 
bíblicos le han urgido que la existencia humana se basa fundamentalmente en una relación 
tridimensional e interrelacionada: “relación con Dios, con el prójimo y con la tierra” (LS 66).  

Leyendo hoy la calidad de estas relaciones nuestras desde la mirada de aquellos textos bíblicos, 
Francisco constata con preocupación que la armonía entre este relacionamiento se ha perdido: 
están en desarmonía en estado desproporcionado y desequilibrado. El hombre se ha puesto en  
el centro de la Creación y con eso en el lugar del Creador, pero “no somos Dios. La tierra nos 
precede y nos ha sido dada, no somos su dueño.” (LS 67), “la tierra es del Señor” (Sal 24,1 cf. LS 67) 
afirma Francisco con juicio propio que “la Biblia no da lugar a un antropocentrismo despótico”  
(LS 68). Al no reconocerse el ser humano como parte de la creación, se des-ubica y desnaturaliza 
de las leyes internas con los que fue creado el mundo, no les respeta y no guarda los delicados 
equilibrios entre todos los seres creados (cf. LS 67).  

Cuando Laudato Si’ habla del Evangelio de la Creación, quiere enfatizar que la naturaleza 
contiene leyes de vida que son válidas para todo lo creado, que incluye también a la especie 
humana.  No hace ver la urgencia de cambiar nuestra mentalidad para un nuevo relacionamiento 
con la tierra y su naturaleza y así también con Dios Creador.  Hay que volver a una “relación de 
reciprocidad responsable entre el ser humano y la naturaleza (ibid)”.  No lo dice Francisco, pero 
nosotros los misioneros, sabemos que así vivían los pueblos indígenas desde milenios. T odo lo 
creado contiene leyes internas que revelan la sabiduría del Creador que hay que respetarlas y 
recuperar una dimensión más encarnada/en-ecologizada con Dios que solo restablece la armonía 
entre las tres dimensiones.  Hay que considerar esta interdependencia armónica ente tales 
relaciones como pensamiento, como don y como proyecto del Espíritu Creador para llegar a la 
plenitud de vida.  

En la encíclica Laudato Sí, Francisco nos quiere abrir los ojos para constatar que estamos al 
borde de un colapso.  Nuestra situación ecológica a nivel planetaria es catastrófica.  Parece que 
el planeta entero está en peligro de autodestruirse.  Y todos los habitantes de nuestro planeta 
tierra estamos hundidos en una crisis.  Los problemas están amontándose de tal manera que nos 
hacen sentir en un caos.  

Constatamos cada vez más, sin embargo, que el universo no tiene una estructura estable, 
básicamente inmutable.  Más bien experimentamos que la historia de nuestra propia vida y de la 
humanidad entera, es un proceso en permanente movimiento.  La humanidad junto con el 
universo, en realidad, estamos en el principio de un dinámico llegar a ser. 



La Creación surge del movimiento 
  
Los cristianos llamamos el comienzo del mundo y de la vida: “Creación”. El sufijo -ión ya indica 
dinamismo y movimiento dentro de un proceso inacabado.  En uno de los textos bíblicos sobre la 
creación, ella ha sido iniciada por la actuación del Espíritu, simbolizado con el movimiento de un 
aletear (Gen 1, 3) que se mueve y remueve.  Tal imagen nos invita a mirar nuestra crisis global, 
como un revolotear entre cerrado y abierto, entre oscuridad y luz, entre enfermedad y salud, entre 
pasado y futuro, entre muerte y vida.  No olvidemos que estamos pasando la frontera de una 
época a otra, de un clima a otro, de una forma de sociedad a otra, de una cosmovisión 
antropocéntrica a otra ecológica integral, etc.  Estos cambios nos llevan necesariamente a 
discernir y a buscar nuevos paradigmas, nuevos caminos, nuevos estilos de vivir y convivir. 

Sabemos que los relatos de Creación no quieren hablar del inicio del mundo.  Más bien han sido 
redactados desde una profunda preocupación por la crisis que compartían con su pueblo.  
Querían animar a buscar caminos junto con ellos.  En el relato bíblico de Gen 1,1- 2,4, la 
experiencia de crisis está presentada en la imagen de un caos sobre el cual aletea el Espíritu. 
Hoy también debemos experimentar el aletear del Espíritu.  Siempre nos han enseñado que Dios 
creó el mundo de la nada.  Sin embargo, la Biblia dice que lo creó del caos.  No es el resultado de 
una investigación científica, sino ha sido redactado desde las experiencias históricas recogidas de 
la historia de su pueblo.  Observaron varios intentos de refundaciones del pueblo que siempre se 
dieron a partir de una crisis nacional existencial.  Por tanto podemos entender en una relectura de 
Génesis que la Creación es presentada a partir de experiencias históricas de recreaciones desde 
realidades caóticas.  

El caos de hoy está presentado en L.S. con los siguiente síntomas: el cambio climático futura 
subida y desborde de agua de los mares, la contaminación, cultura del descarte, pérdida de la 
biodiversidad y de pluralidad de culturas, desertificación de regiones a causa de las 
deforestaciones, sociedad de consumo, desigualdad socio-económica, cultural y religiosa, 
exclusión, violencia, agresividad.  Francisco sintetiza estos síntomas de la amenaza de colapso y 
caos con las palabras: “El actual sistema mundial es insostenible”.  

Estos síntomas actuales son producto de la mente anti-natural, y coherentemente también anti- 
humano.  Los seres humanos nos hemos separado de nuestra relación con la naturaleza; no nos 
sentimos conectados con la Tierra a pesar de que “somos tierra” (LS 2). Por tanto también nuestra 
relación con Dios –sin su creación- ha perdido la armonía; queda des-aterrizada y des-encarnada.  

Francisco nos llama a una conversión como Jesús al principio de su vida pública en Mt Mc: la 
metanoia.  Es una llamada al cambio de mentalidad lo que implica movernos por dentro, que no 
es posible sin el “aletear” del Espíritu creador que nos mueve y renueve.  Sin embargo, esta 
situación está invitándonos volver a las últimas raíces; a las de nuestra existencia de vida.  

La luz (Gen 1,3) esclarece la oscuridad comienza primero a separar y ordenar lo confuso en 
elementos cósmicos de los que cada uno recibe un lugar y un nombre:  día – noche; cielo – tierra, 
tierra – mar.  Ese movimiento posibilita dar espacio a la vida: una diversidad de especies que 
juntos formarán una sagrada trama de la vida: plantas – animales - seres humanos en armoniosa 
interdependencia.  Tiempos y espacios son interconectados por un “amanecer y anochecer”    



(Gen 1,5.8.13.19.23).  Esto demuestra que la constitución de la vida es la interrelación. En su 
lenguaje simbólico este relato de la creación sugiere que la existencia humana se basa en tres 
relaciones fundamentales estrechamente conectadas: La relación con el Creador, con el prójimo y 
con todo lo creado (cf. LS 66).  Creación es interrelación que tiende hacia la unidad en armónica y 
equilibrada diversidad.  

El Leitmotiv de Laudato Si’ es que todo está interconectado e interrelacionado.  Por tanto es 
posible que lo nuevo surja de lo antiguo, es decir, que la nueva vida pueda surgir del caos, de la 
no-posibilidad del actual sistema de vida que está en crisis.  Constatamos que el Espíritu, por ser 
creador, es coherentemente re-creador.  La creación aún no está acabada, Pasará por caídas al 
caos pero está en camino hacia la plenitud de vida. Va en un ritmo entre evolución e involución.  
Siempre se quería interpretar la palabra (pbsh) con el término “dominar” (Gen 1,28) para justificar la 
explotación ilícita de la tierra haciéndose centro y dueño de sus bondades.  Sin embargo, la 
palabra hebrea en su origen significa “pisar” que tiene en el el sentido original “pisar haciendo 
camino”, es decir entrar en las huellas del camino iniciado por el Creador y continuarlo haciendo, 
convencidos de que “todo era muy bueno”.  Este camino implica estar atento a la irrupción de un 
nuevo caos provocado por desviar los seres humanos inventando propios caminos.  
  

Separaciones dentro del caos para posibilitar vida nueva  

Si deseamos realmente recrear vida nueva, una sociedad nueva, con valores más humanos más 
adecuados a las leyes de vida en la naturaleza, entonces lo primero sería echar un vistazo a 
nuestro sistema actual y separar los anti-valores de escombro de los auténticos valores humanos 
vivificantes, con los se puede construir un futuro.  Francisco indica el camino, partiendo de los 
síntomas de enfermedad y muerte de nuestro sistema y rescatando los valores humanos que 
también están presentes -a veces ocultos y en estado germinal- dentro del mismo sistema. 
Francisco en Laudato Si’, nos indica el camino, partiendo de los síntomas y señalando la utopía, 
la meta hacia dónde caminar: 
   

✓ De la mercantilización de la Tierra y a la relación filial con una Madre bondadosa  

✓ De la usurpación de los bienes de la tierra aceptarlos como bien común para todos  

✓ De la devastación despiadada de la naturaleza al cuidado de vida de sus biosistemas  

✓ De la exclusión de los pobres a la opción prioritaria para recuperar su dignidad 

✓ De una visión antropocéntrica a una visión cósmica 

✓ De la visión fragmentaria a una visión holística 

✓ De una homogeneidad dominante a la articulación de la diversidad 

✓ De una tecnocracia a un uso instrumental de la técnica 

✓ De la imposición de una mono-cultura a la múltiple diversidad de culturas diferentes  

✓ De la separación entre razón y corazón a un sentipensar y corazonar integrales 

✓ De cierta independización al reconocimiento de nuestra interdependencia 

✓ De un modo de pensar a nivel horizontal a la profundización desde el fondo 

✓ De una privatización comprada a un justo repartir de los bienes comunes 

✓ Del afán de consumismo y lucro a una “feliz austeridad” liberadora 



✓ De una sociedad de descarte a una vida creativa de reutilización (re-….) 

✓ De la sobrevaloración de la cultura occidental a la valoración de la propia cultura 

✓ Del sentido individualista a un sentido comunitario 

✓ De la indiferencia a la desigualdad a un equilibrio y armonía en igualdad… 

✓ De una economía acumulativa a una economía solidaria circular  

La Recreación es parte de la Creación 

Estas situaciones provocan preguntarse por el sentido de la vida; son momentos en que la 
memoria ayuda de bajar a la última raíz de nuestra existencia. Son momento de hacer 
discernimiento, de separar la muerte de la vida -lo falso o caducado- de lo generado por el 
Espíritu y poner los verdaderos nombres en ambos lados.  

Ahora reconocemos haber provocado nosotros mismos la pandemia COVID-19 y muchas otras 
pandemias, mediante una convivencia nuestra en desigualdad y desequilibrio.  Hemos tolerado        
a construir un sistema económico capitalista con una política neoliberal y así vivimos en contra       
de todos los principios de vida de la creación, Hoy descubrimos la consecuencia de este 
verdadero caos.  

Sin embargo, la misma experiencia concreta e histórica nos enseña, tanto la Biblia como todos los 
mitos indígenas de creación, que el caos no es el fin del mundo sino el comienzo de otro 
mundo.  A veces es representado con una segunda creación (cf. diluvio).  Es un mensaje 
esperanzador que nos debe animar sintonizar con el “aletear” del espíritu creador sobre el caos y 
buscar juntos los brotes germinales de vida nueva.  En el último libro de la Biblia, el 
Apocalipsis, el redactor ya ve un “cielo nuevo y una tierra nueva” (Apc 21,1).  Se estaba 
dirigiendo a las pequeñas comunidades, perseguidas a muerte por el imperio romano y divididas 
entre sí por ideologías.  En aquel momento, ellos se encontraron en una crisis existencial, en un 
caos.  Y sin embargo, era justamente éste el momento en que el Espíritu comenzó a re-aletear 
para inaugurar una nueva época con un nuevo sistema y una nueva cultura y otra Iglesia.  

Hoy vivimos un momento histórico muy parecido; percibimos que el Espíritu está en espera de 
recrear desde nuestro caos.  Por tanto, nuestra situación actual de caos nos arranca el grito del 
Salmo: “Envía tu Espíritu y así se renueva la faz de la tierra” (Sal 104,30), reconociendo que hoy 
estamos en “Tiempo de la Creación”.  

Margot Bremer rscj   
Paraguay


