
 "C’est le Temps de la Création" 

Francis nous a invités ce mois-ci à réfléchir sur le "Temps de la Création".  Aujourd’hui, les 
théologiens engagés dans l'écologie reviennent à une relecture des textes bibliques de la 
Création.  François, lui aussi, dans sa lettre encyclique Laudato Si, donne de l’importance          
à ce thème, présent dans les récits bibliques, en y cherchant « L’Évangile de la Création »   
(titre du ch. II).  Il y trouve une grande sagesse, car  « le Seigneur, par la sagesse, a fondé la 
terre » (Pr 3,19 in LS 69).  Il tente de relire les textes de la Création dans leur contexte avec          
une bonne herméneutique (LS 68) et de pouvoir ainsi déchiffrer leur langage symbolique.            
Avec cette méthode, il a découvert « de profonds enseignements sur l’existence humaine et   
sur sa réalité historique » (LS 66), en particulier sur la relation de l'être humain avec le monde 
(cf. LS 65).  Les textes bibliques lui ont souligné que l'existence humaine est fondamentalement 
fondée sur une relation tridimensionnelle et interdépendante : "une relation avec Dieu, avec le 
prochain et avec la terre" (LS 66).   

En lisant aujourd'hui la qualité de nos relations du point de vue de ces textes bibliques, Francis 
constate avec inquiétude que l'harmonie entre ces relations a été perdue : elles sont en 
désaccord dans un état disproportionné et déséquilibré.  L'homme s'est mis au centre de la 
Création et avec cela à la place du Créateur, mais "nous ne sommes pas Dieu.  La terre nous 

précède et nous a été donnée, nous ne sommes pas son propriétaire". (LS 67), "la terre est au 

Seigneur" (Ps 24,1 cf. L.S.67).  François affirme avec son propre jugement que "la Bible ne donne 
pas lieu à un anthropocentrisme despotique" (LS 68).  En ne reconnaissant pas l'être humain 
comme faisant partie de la création, il égare et déforme les lois internes avec lesquelles le 
monde a été créé, ne les respecte pas et ne maintient pas le délicat équilibre entre tous les 
êtres créés (cf. LS 67).  

Lorsque Laudato Si’ parle de l'Évangile de la création, il veut souligner que la nature contient 
des lois de vie qui sont valables pour tout ce qui a été créé, ce qui inclut également le monde 
humain.  Il ne nous oblige pas à voir la nécessité de changer notre mentalité pour une nouvelle 
relation avec la terre et sa nature et donc également avec Dieu le Créateur.  Nous devons 
revenir à une « relation de réciprocité responsable entre les êtres humains et la nature » (ibid). 
François ne le dit pas, mais nous, les missionnaires, nous savons que c'est ainsi que vivent les 
peuples indigènes depuis des milliers d'années. Toute la création contient des lois internes qui 
révèlent la sagesse du Créateur selon laquelle il est nécessaire de les respecter et de retrouver 
une dimension plus incarnée/environnementale avec Dieu qui ne fait que rétablir l'harmonie 
entre les trois dimensions.  Nous devons considérer cette interdépendance harmonieuse entre 
ces relations comme une manière de penser, un don et un projet de l'Esprit créateur pour 
atteindre la plénitude de la vie.  

Dans l'encyclique Laudato Si, François veut nous ouvrir les yeux pour nous montrer que nous 
sommes au bord de l'effondrement.  Notre situation écologique au niveau planétaire est 
catastrophique.  Il semble que la planète entière soit en danger d'autodestruction.  Et tous les 
habitants de notre planète Terre sont en crise.  Les problèmes s'accumulent de telle sorte que 
nous nous sentons dans le chaos.  



Cependant, nous constatons de plus en plus que l'univers n'a pas une structure stable, 
fondamentalement immuable.  Nous faisons plutôt l'expérience que l'histoire de notre propre 
vie et de l'ensemble de l'humanité est un processus en constante évolution. L'humanité et 
l'univers, en fait, sont au début d'un développement progressif. 
  

La Création naît du mouvement  

Les chrétiens appellent le commencement du monde et de la vie : "Création". Le suffixe -ion 
indique déjà le dynamisme et le mouvement au sein d'un processus inachevé.  Dans l'un des 
textes bibliques sur la création, elle a été initiée par l'action de l'Esprit, symbolisée par le 
mouvement d'un volettement (Gn 1, 3) qui bouge et remue.  Une telle image nous invite à 
considérer notre crise mondiale comme un battement entre ce qui est fermé et ce qui est 
ouvert, entre l'obscurité et la lumière, entre la maladie et la santé, entre le passé et l'avenir, 
entre la mort et la vie.  N'oublions pas que nous passons la frontière d'une époque à l'autre, 
d'un climat à l'autre, d'une forme de société à l'autre, d'une vision du monde anthropocentrique 
à une vision écologique intégrale, etc.  Ces changements nous amènent nécessairement à 
discerner et à rechercher de nouveaux paradigmes, de nouvelles voies, de nouveaux styles de 
vie et du vivre ensemble. 

Nous savons que les récits de la Création ne cherchent pas à parler du commencement du 
monde. Ils ont plutôt été écrits à partir d'une profonde préoccupation pour la crise qu'ils ont 
partagée avec leur peuple. Ils voulaient les encourager à chercher des solutions ensemble. 
Dans le récit biblique de Gn 1, 1-2, 4, l'expérience de la crise est présentée à l'image d'un 
chaos sur lequel l'Esprit s'agite.  Aujourd'hui, nous devons également faire l'expérience du 
battement de l'Esprit.  On nous a toujours enseigné que Dieu a créé le monde à partir de rien. 
Cependant, la Bible dit qu'Il l'a créé à partir du chaos.  Il n'est pas le résultat de recherches 
scientifiques, mais a été écrit à partir des expériences historiques recueillies dans l'histoire de 
son peuple. Ils ont observé plusieurs tentatives de refondation du peuple qui ont toujours 
commencé par une crise existentielle nationale.  On peut donc comprendre dans une relecture 
de la Genèse que la Création est présentée à partir d'expériences historiques de recréations à 
base de réalités chaotiques.  
  
Le chaos actuel est présenté à L.S. avec les symptômes suivants : le changement climatique, 
la future montée et le débordement des eaux des mers, la pollution, la culture du rejet, la perte 
de la biodiversité et de la pluralité des cultures, la désertification des régions due à la 
déforestation, la société de consommation, l'inégalité socio-économique, culturelle et 
religieuse, l'exclusion, la violence, l'agressivité.  François synthétise ces symptômes de                
la menace d'effondrement et de chaos avec les mots : « Le système mondial actuel n'est          
pas viable. »  

Ces symptômes actuels sont un produit de l'esprit contre nature, et sont aussi constamment 
anti-humain.  Nous, les humains, nous sommes séparés de notre relation avec la nature ; nous 
ne nous sentons pas liés à la Terre même si "nous sommes la Terre" (L.S.2).  Par conséquent, 
notre relation avec Dieu - sans sa création - a également perdu de son harmonie ; elle reste 
déterrée et non incarnée. 



François nous appelle à une conversion comme Jésus au début de sa vie publique dans les 
Evangiles de Matthieu et de Marc : la metanoia.  C'est un appel à un changement de mentalité 
qui implique de se déplacer à l'intérieur, ce qui n'est pas possible sans le "battement" de l'Esprit 
créatif qui nous anime et nous renouvelle.  Cependant, cette situation nous invite à revenir aux 
ultimes racines ; à celles de notre existence.  

La lumière (Gn 1,3) clarifie l'obscurité, commence d'abord à séparer et à trier les éléments 
confus en éléments cosmiques dont chacun reçoit un lieu et un nom : jour - nuit ; ciel - terre, 
terre - mer...  Ce mouvement permet de donner de l'espace à la vie : une diversité d'espèces 
qui, ensemble, formeront un tissu sacré de vie : plantes - animaux - êtres humains dans une 
interdépendance harmonieuse. Le temps et l'espace sont interconnectés par une "aube et un 
crépuscule" (Gen 1,5.8.13.19.23).  Cela montre que la composition de la vie est une interrelation. 
Dans son langage symbolique, ce récit de la création suggère que l'existence humaine est 
fondée sur trois relations fondamentales étroitement liées : la relation avec le Créateur, avec 
son voisin et avec toute la création (cf. LS 66).  La création est une interrelation qui tend vers 
l'unité dans une diversité harmonieuse et équilibrée.  

Le thème principal de Laudato Si  est que tout est lié et interconnecté.  Il est donc possible        
que le nouveau naisse de l'ancien, c'est-à-dire que la nouvelle vie naisse du chaos, de la        
non-possibilité du système de vie actuelle qui est en crise.  Nous pouvons voir que l'Esprit, 
parce qu'il est créatif, est recréateur de façon cohérente.  La création n'est pas encore 
terminée, elle passera par des chutes dans le chaos mais elle est en route vers la plénitude de 
la vie.  Elle suit un rythme entre évolution et involution.  
  
Le mot (pbsh) a toujours été interprété avec le terme "dominer" (Gen 1:28) pour justifier 
l'exploitation illicite de la terre, en faisant d'elle le centre et le maître de sa bonté.  Cependant, 
le mot hébreu signifie à l'origine "fouler", ce qui a dans le sens original "fouler en faisant un 
chemin", c'est-à-dire entrer dans les traces du chemin initié par le Créateur et continuer à le 
faire, convaincu que "tout était très bon".  Cette voie implique d'être attentif à l'irruption d'un 
nouveau chaos provoqué par des êtres humains qui dévient en inventant leurs propres voies.  

  

Des séparations au sein du chaos pour permettre une nouvelle vie  

Si nous voulons vraiment recréer une nouvelle vie, une nouvelle société, avec des valeurs plus 
humaines et plus conformes aux lois de la vie dans la nature, alors la première chose à faire 
serait de jeter un coup d'œil à notre système actuel et de séparer les anti-valeurs des 
décombres des valeurs humaines authentiques et porteuses de vie, avec lesquelles un avenir 
peut être construit.  François montre la voie, en partant des symptômes de maladie et de mort 
de notre système et en sauvant les valeurs humaines qui sont également présentes - parfois 
cachées et à l'état germinal - au sein de ce même système.  Dans Laudato Si, François nous 
montre le chemin, en partant des symptômes et en nous indiquant l'utopie, le but vers lequel il 
faut marcher : 



   
✓ De la marchandisation de la Terre à la relation filiale avec une Mère aimante  

✓ De l'usurpation des biens de la terre en les acceptant comme un bien commun           
pour tous  

✓ De la dévastation impitoyable de la nature au soin de la vie dans ses biosystèmes  

✓ De l'exclusion des pauvres à l'option prioritaire pour retrouver leur dignité  

✓ D'une vision anthropocentrique à une vision cosmique  

✓ D'une vision fragmentaire à une vision globale  

✓ D'une uniformité dominante à l'articulation de la diversité  

✓ D'une technocratie à une utilisation instrumentale de la technique  

✓ De l'imposition d'une mono-culture à la diversité multiple des différentes cultures  

✓ De la séparation entre la raison et le cœur à un sentiment et un cœur entier  

✓ D'une certaine indépendance à la reconnaissance de notre interdépendance  

✓ De la pensée horizontale à l'approfondissement du fond 

✓ D'une privatisation par achat à une distribution équitable des biens communs  

✓ Du consumérisme et du profit à une "austérité heureuse" libératrice  

✓ D'une société de rejet à une vie créative de réutilisation (re-…)  

✓ De la surévaluation de la culture occidentale à l'appréciation de sa propre culture  

✓ D'un sens individualiste à un sens communautaire  

✓ De l'indifférence à l'inégalité à l'équilibre et à l'harmonie égalitaire...  

✓ D'une économie cumulative à une économie coopérative circulaire  

 La récréation fait partie de la création 

Ces situations suscitent des questions sur le sens de la vie ; ce sont des moments où la 
mémoire nous aide à aller jusqu'à la dernière racine de notre existence.  Ce sont des moments 
pour faire du discernement, pour séparer la mort de la vie - fausse ou expirée - de ce qui est 
généré par l'Esprit et pour mettre les vrais noms des deux côtés.   

Nous reconnaissons maintenant que nous avons nous-mêmes provoqué la pandémie 
COVID-19 et de nombreuses autres pandémies, par notre coexistence dans l'inégalité et le 
déséquilibre.  Nous avons toléré la construction d'un système économique capitaliste avec une 
politique néolibérale et nous vivons donc contre tous les principes de la vie dans la création. 
Aujourd'hui, nous découvrons la conséquence de ce véritable chaos.   

Cependant, la même expérience concrète et historique nous enseigne, tant la Bible que tous 
les mythes de la création indigène, que le chaos n'est pas la fin du monde mais le début 

d'un autre monde.  Elle est parfois représentée par une seconde création (cf. déluge).         
C'est un message d'espérance qui devrait nous encourager à écouter le "battement" de l'esprit 
créatif sur le chaos et à chercher ensemble les pousses germinatives d'une nouvelle vie.  

Dans le dernier livre de la Bible, l'Apocalypse, l'éditeur voit déjà un "nouveau ciel et une 

nouvelle terre" (Ap 21, 1). Il s'adressait aux petites communautés, persécutées à mort par 



l'empire romain et divisées entre elles par des idéologies.  A cette époque, ils se sont retrouvés 
dans une crise existentielle, dans le chaos.  Et pourtant, c'est précisément le moment où 

l'Esprit a commencé à redynamiser une nouvelle ère, avec un nouveau système, une 
nouvelle culture et une autre Église.  

Aujourd'hui, nous vivons un moment historique très similaire ; nous percevons que l'Esprit 
attend pour recréer à partir de notre chaos.  Par conséquent, notre situation actuelle de          
chaos nous arrache le cri du Psaume : "Envoie ton Esprit, et ainsi la face de la terre est 

renouvelée" (Ps 104, 30), reconnaissant que nous sommes aujourd'hui dans le "Temps de               
la Création".  

Margot Bremer rscj  
Paraguay


